
HACIA EL ENCUENTRO DE DIOS PADRE MISERICORDIOSO EN 

BUSCA DE SU PERDÓN: UNA PROPUESTA DESDE MT 6, 12, COMO 

RESPUESTA AL VACÍO DEL CRISTIANO CAUSADO POR EL 

PECADO  

 

TOWARD AN ENCOUNTER WITH GOD THE MERCIFUL FATHER 

IN SEARCH OF HIS FORGIVENESS; A PROPOSAL BASED ON 

MATTHEW 6:12, AS A RESPONSE TO THE EMPTINESS OF THE 

CHRISTIAN CAUSED BY 

 

María Gabriela Pacheco Arrieta. 

Universidad Católica de Costa Rica 

San José, Costa Rica.  

Resumen: El artículo explora la profunda importancia teológica del diálogo entre el ser humano y Dios,  enfatizando  la  oración  como  un  acto  esencial  para  una  vida  de  escucha  y  obediencia  a  la voluntad divina. Se destaca la continuidad de esta tradición desde el Antiguo Testamento hasta el Nuevo,  ejemplificada  en  el  Padre  Nuestro  y su  instrucción  sobre  la oración:  entrar  en  el  corazón, establecer una morada personal y alcanzar humildad ante Dios. Las peticiones del Padre Nuestro se presentan  como  herramientas  vitales  para  la  subsistencia  espiritual  y  material,  con  la  Eucaristía representando una anticipación del banquete escatológico. La relación entre la fragilidad humana y su condición de hijo de Dios es crucial: el amor divino permite a los creyentes recibir sus bendiciones y perseverar en la gracia y la esperanza. Se subraya la misericordia divina como un acto redentor que supera  el  pecado,  abordando  el  vacío  espiritual  mediante  la  lectura  de  Mateo  6,  12,  integrando  la Misericordia  y  el  Perdón  como  pilares  para  alcanzar  el  Reino  de  Dios. Finalmente,  se  propone  la Pastoral  de  la  Misericordia  como  respuesta  a  las  necesidades  contemporáneas,  invitando  a  una conversión  transformadora  que  promueva  la  fraternidad  y  la  justicia  social,  revalorizando  la misericordia como fundamento esencial de la fe cristiana. 

Palabras clave: Amor, Encuentro, Misericordia, Oración, Pecado, Perdón 

Abstract:  The article explores the profound theological importance of dialogue between humanity and God, emphasizing prayer as an essential act for a life of listening and obedience to divine will. It highlights the continuity of this tradition from the Old Testament to the New Testament, exemplified in  the  Lord’s  Prayer  and  its  instruction  on prayer:  entering  into  the  heart,  establishing  a  personal dwelling place, and attaining humility before God. The petitions of the Lord's Prayer are presented as vital tools for spiritual and material sustenance, with the Eucharist representing an anticipation of the eschatological banquet. The relationship between human fragility and their condition as children of God is crucial: divine love allows believers to receive their blessings and persevere in grace and hope. Divine mercy is underscored as a redemptive act that surpasses sin, addressing spiritual emptiness 

[image: ]

[image: ]

through the reading of Matthew 6:12, integrating Mercy and Forgiveness as pillars for attaining the Kingdom of God. Finally, it proposes the Pastoral of Mercy as a response to contemporary needs, inviting a transformative conversion that promotes fraternity and social justice, revaluing mercy as an essential foundation of Christian faith. 

 

Key Words: Finding, Forgiveness, Love, Mercy, Prayer, Sin. 

[image: ]

[image: ]




[image: ]

Introducción  

La  persona1  como  un  ser  social  que  interactúa  y  ejerce  un  rol  en  la  sociedad,  se 

enfrenta a dos realidades el amor y el pecado, el Santo Hno. Pedro de San José de Betancourt 

decía: “Acordaos hermanos que un alma tenemos y si la perdemos no la recobramos”; esto 

plantea la siguiente cuestión ¿cuál es la actitud del cristiano frente al pecado? La perícopa de 

Mt 6, 12, es una exhortación para el bautizado, a la contemplación del Crucificado, donde 

desde la gracia del «perdón», se requiere una actitud de perseverancia y apertura al encuentro 

con Dios Padre desde la humildad, permitiendo reconocer la fragilidad frente al pecado y el 

mal que causa, pero al mismo tiempo ser consciente del ser hijo de Dios y lo que implica; 

como  un  acto  amoroso  que  enriquece  la  experiencia  de  fe,  fortaleciendo  el  proceso  de 

conversión indispensable en el camino hacia el Reino de Dios, desde el discernimiento de la 

oración del Padre Nuestro, legado impreso en el corazón de cada creyente y, senda en la que 

se encuentra manifiesta la Misericordia de Dios Padre.  

Redescubrir la acción misericordiosa que abraza a cada bautizado conlleva a tener 

como objetivo general: “Proponer un acercamiento teológico a partir de Mt 6, 12, como 

respuesta  al  vacío  del  cristiano  causado  por  el  pecado”.  Por  ello  es  menester 

específicamente plantear  los siguientes objetivos : 1. Exponer una lectura teológica de Mt 

6, 12 desde un punto de vista de la Misericordia y el Perdón como elementos esenciales para 

el Reino de Dios; 2. Examinar la dimensión teológica de perdón y pecado como elementos 

fundamentales  para  atender  el  vacío  del  cristiano; y 3.  Formular  una  hermenéutica  del 

acompañamiento  para  la  Iglesia  de  hoy que  invite  al  cristiano  a  reencontrarse  con  Dios 

misericordioso y Padre por excelencia. En este sentido es importante señalar ¿por qué el 

pasaje de Mateo?, El personaje del publicano fundamenta con su historia como un hombre 

pecador,  es  abrazado  por  la  misericordia,  ya  que  Jesús  sabe  mirar  en  lo  profundo  de  su  

corazón  y  observa  cuan  vacío  está  a  pesar  de  gozar  de  abundantes  riquezas  y  bienes 

terrenales, pero la experiencia de encuentro con Cristo lo hace abandonar todo y vivir el gozo 

del amor del Padre por la gracia del perdón, abrazando por ende la voluntad divina, siguiendo 

el  mandato “sígueme”  (=Ακολουθει  ,  ἀκολουθέω), testimoniando  la  dicha  de  la  Buena 

 

1  El  vocablo  persona  proviene  del  griego  «prósōpon» (πρόσωπον),  que  significa «máscara»;  alude  a  los personajes representados en una obra teatral, sin embargo, en la actualidad el concepto define a la persona como el individuo con personalidad, rasgos distintivos que lo hacen único y, al mismo tiempo pertenece a diversos 

[image: ]

Nueva. 2 Jesús es “el médico que cura los corazones” 3, libera de la esclavitud revelando el 

amor de Dios que es compasivo y bondadoso, las miserias de la vida de Mateo son sanadas 

para  ser  llamado  a  experimentar  y  vivir un  estatus  nuevo,  comprendiendo  la  realidad  del 

pecado y su mal, pero conociendo también un amor inclaudicable y transformador que lleva 

al  encuentro  de  Dios  Padre,  deseoso  de  abrazar  a  su  hijo  y  heredero  de  su  Reino.  Este 

personaje ejemplifica la actitud del ser y quehacer del cristiano. 

Desarrollo 

Acercamiento al Evangelio de Mateo. 

Las  Sagradas  Escrituras  constituyen  una  extraordinaria  obra  escrita  a  lo  largo  de 

muchos años, aproximadamente entre los siglos s. VIII a.C.- s. 1 d. C. Su contenido es el 

compendio de la experiencia de Dios en la vida del pueblo de Israel, de los Apóstoles y de 

los primeros seguidores de Jesucristo. Al mismo tiempo, constituye una unidad, es decir, un 

solo testimonio que describe el paso de Dios, a través de la historia, revela su voluntad, dice 

quién es Él 4, hasta dar a conocer a su Hijo Jesucristo, quien revela al Padre, se dona en la 

cruz, y permanece en medio del mundo, por medio del Espíritu Santo.  

La  Escritura  es  palabra  inspirada  y  al  mismo  tiempo  inspiradora,  se  actualiza, 

conforme a la época en la que se encuentre, siempre toca la vida, indica el camino a seguir. 

El Evangelio 5, es un género literario que surge con la tradición oral, la predicación 

apostólica ejercida con la ayuda de Jesús6                         7                              8 y del Espíritu Santo m nacida en Pentecostés, al 

servicio  de  la  misión  evangelizadora,  sin  embargo,  para  las  generaciones  siguientes,  es 

necesario  poner  por  escrito  el  contenido  de  la  fe  contribuyendo  a  difundir  y  preservar  el 

mensaje de la Salvación 9                                                                     10 . Son narraciones históricas que hacen referencia a Jesús, de sus 

dichos y palabras, material reunido de diversas fuentes como la memoria pero que al ponerse 

por escrito conforman una unidad concisa donde el autor es desconocido, ya que su propósito 

es dar estilo y forma a la obra, además de su significación religiosa.           

El Evangelio de Mateo es un escrito que parte de dos interrogantes: 1. ¿quién es el 

 

2 Cf Mt 9, 9 

3 Cf. Mt 9, 12 

4 cf. Jn 1; 21; 17, 1. 

5 Evangelio proviene del griego εὐαγγέλιον = «Buena noticia” 6 cf. Mt 28, 20. 

7 cf. Hech 1, 8 

8 cf. Hech 2, 14ss 

9 Cf. Sch. JOSEF, “El Evangelio según San Mateo”, Editorial Herder, Barcelona, 1973, p. 11. Mesías?, 2. ¿de dónde viene?; las cuales entretejen la finalidad del texto: el anuncio del Reino 

[image: ]

de Dios por medio de Jesucristo su Hijo, Buena Nueva que es para todas las naciones, judíos 

y paganos 11. Su autor probablemente fue un judeocristiano, maestro y dirigente de la Iglesia  

conocedor de las Escrituras y su lengua era el griego y/o una comunidad (o primitiva escuela 

) de escribanos estudiosos bíblicos12 pertenecientes al contexto judeocristiano de Palestina, 

que con ayuda de un material compartido probablemente con Marcos, redactan el evangelio 

a finales  de la década 80-90 d.C., en la ciudad de Antioquía )Siria13, en un contexto social 

en el que imperaba el Estado gobernado por el Imperio Romano y en el plano religioso el 

control sinagogal, ocasionando una actitud rebelde de los seguidores de Jesús ante la forma 

en la que los rabinos y judíos observaban y practicaban la Ley causando un choque cultural 

y propone un conflicto sobre la legitimidad y autoridad del mensaje heredado por Jesús. En 

este  contexto  las  élites  políticas-religiosas  eran  aliadas 14,  por  lo  que,  en  respuesta  a  este 

panorama, el texto, en el momento de su redacción, pretende dar esperanza; promueve en sus 

destinatarios el deseo de vivir conforme a las enseñanzas de Jesús y confiados fielmente en 

la  promesa  del  Reino  de  Dios,  resisten,  por  tanto,  a  vivir  en  esas  circunstancias 

socioculturales. En el espacio-tiempo en que se suscitaron los acontecimientos evangélicos e 

incluso posterior a ellos, imperaba en el ámbito social, el que las personas obtenían su poder 

dentro  de  la  jerarquía  social,  con  base  en  criterios,  tales  como:  nacimiento,  riquezas, 

formación, sexo y posición social.  

Por esta razón Jesús, entra en conflicto con la élite religiosa, pues no concebían que 

alguien  como  Él,  sin  un  linaje  noble,  sacerdotal  o  preparación  religiosa  ni  una  posición 

importante, cuestionara su autoridad y visión social, y propiciara la rivalidad en oposición al 

actuar y enseñanzas de Jesús, causa de su crucifixión en Jerusalén y, favorecida por la élite 

política  y  el  gobierno  romano.15  En  lo  referente  al  cuerpo  del  Evangelio  de  Mateo  se 

distinguen algunas características como: su creatividad 16, pues muestra las tradiciones de una 

manera  distinta,  es  decir,  les  da  un  nuevo  énfasis  que  le  permite  guiar  al  lector  hacia  la 

 

11 cf. Mt 2, 1-12 

12 "Y él les dijo: «Así, todo escriba que se ha hecho discípulo del Reino de los Cielos es semejante al dueño de una casa que saca de sus arcas lo nuevo y lo viejo.»" (Mt 13, 52). 

13 Cf. C.A. Salvador., “El Evangelio de San Mateo”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2010, p. 30. 14 C. Warren., “Mateo y los Márgenes. Una lectura sociológica y religiosa”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2007, p. 29, además cf. Mt 2, 1-6; 15, 1. 

15                  15 cf. Mt 26-27).. 

[image: ]

comprensión  de  la  finalidad  del  libro. 17                                                   18  La  estructura  de composición  es  simple:  cinco 

partes principales (excluyendo los pasajes de: el origen y nacimiento de Jesús y la Pasión, 

muerte y resurrección), siendo el tema central el «Reino de Dios»; las narraciones iluminan 

el discurso y, se distinguen porque al final terminan con una fórmula: «Y sucedió que cuando 

acabó Jesús … partió de allí»19. En el aspecto teológico, el fin mateano  es demostrar que 

Jesús  de  Nazaret  y  su  Reino  ansiosamente  esperado  por  los  judíos,  suscita  en  el 

acontecimiento de Jesucristo, como el Mesías prometido en los textos veterotestamentarios; 

ya desde el inicio del Evangelio  se presenta a Jesús como el Hijo de Dios y el Emmanuel, 

Dios con nosotros y, al final se expone a Jesús, como aquel con toda autoridad divina sobre 

el Reino de Dios, tanto en el cielo como en la tierra.20 Hay que destacar el tema del «perdón» 

en  Mateo, se  concibe  la  rectitud  o  la  justicia;  resalta  la  importancia  de  la  Torah,  como 

preceptos  éticos:  los  Diez  Mandamientos  y  los  grandes  mandatos  del  amor  a  Dios  y  al 

prójimo; a causa del enfoque moral que propone el evangelista  

La Misericordia, el lenguaje del amor de DIOS. 

La «Misericordia»21, se define como «la virtud de dar el corazón», frente a la miseria 

o al miserable, es decir a quien no conoce el amor. La Misericordia hace tangible el amor de 

Dios, es el lenguaje en el que Jesús instruye sobre como es el Padre con el propósito de que 

cada uno sea imagen del actuar de divino22. La revelación del proceder del Padre en la acción 

misericordiosa tiene como motivo hablar al corazón del hombre23, en busca de la conversión 

que lo lleve a mirar nuevamente hacia su Creador, pero requiere en primer lugar, reconocer 

 

17 Cf. AA.VV., “Nuevo Comentario Bíblico, San Jerónimo. Nuevo Testamento y artículos temáticos”, Editorial Verbo divino, Pamplona, 2004, p. 48. 

18 AA.VV. “Nuevo Comentario  Bíblico, San Jerónimo. Nuevo Testamento  y artículos temáticos”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2004, p. 70. 

La  estructura  de  C.  H.  Lohr,  se  basa  en  la  simetría  de  composiciones  antiguas  y  emplea  los  conceptos  de inclusión o poner entre paréntesis, quiasmo o cruce de elementos literarios y la técnica de composición circular. 19Cf. A.C. Salvador. El Evangelio según San Mateo”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2010, p. 25.  Cf. Mt 7, 28; 11, 1; 13, 53; 19, 1; 26, 1 (BJ) 

20 Cf. AA.VV., “Nuevo Comentario Bíblico, San Jerónimo, Nuevo Testamento y artículos temáticos”, Editorial Verbo divino, Pamplona 2004, p. 68. 

Sch. Josef., “El Evangelio según San Mateo”, Editorial Herder, Barcelona, 1973, p. 43. 21                                   21  La  palabra «Misericordia»,  es  un  término  compuesto  de  dos  vocablos  del  latín,  el  verbo «miserere», compadecerse,  y  con  el  adjetivo «miser»,  miserable,  desgraciado,  es  decir, «que  causa  compasión»;  y  el sustantivo «cor» o «cordis», corazón, «sede del sentimiento». Además del sufijo «ia», expresión de cualidad o virtud 

22 Lc 6, 36 

[image: ]

la  propia  fragilidad 24                                    25 ,  el  mal  que causa el pecado.  En  concreto  Jesucristo  personifica  la 

Misericordia, toda miseria humana  ha sido acogida en la compasión amorosa del Padre a 

través  de  su  Hijo,  de  modo  que  la  persona  encuentre  su  verdadera  vocación,  en  una 

experiencia de conversión venciendo el mal del pecado 26, interpelando al juicio de la propia 

conciencia, no como un acto condenatorio sino como un acto compasivo, que abre el corazón 

hacia el “camino de la caridad” 27, por medio del perdón, un veredicto desde el amor que 

aspira a lo trascendente, perseverando diariamente con el auxilio del Espíritu Santo.     

La  alegría  que  germina  del  amor  de  Dios,  es  esperanza  de  una  nueva  vida 

dignificada28,  gozando de la libertad y del conocimiento  de sentirse amado; es una gracia 

que se debe de testimoniar, ya que es punto de partida para emprender el camino hacia el 

Reino  de  Dios: "Bienaventurados  los  misericordiosos,  porque  ellos  alcanzarán 

misericordia 29 "; por ende se demanda a vivir en fraternidad, pues contribuye a la compasión 

ante la miseria del hermano y así poder entender la propia desdicha, en función de vislumbrar 

que  las  ofensas/pecados    son  también  los  propios,  esos  que  Dios  por  la  Misericordia  ha 

perdonado: "Sed más bien buenos entre vosotros, entrañables, perdonándolos mutuamente 

como os perdonó Dios en Cristo"30    

El Amor, un acontecimiento de encuentro. 

Desde  esta  perspectiva es  menester  comprender  ¿qué es  el  amor?  31,  un  mandato 

directo de Jesús. El amor es un acontecimiento que lleva al encuentro con una persona, es 

decir, con Dios. La experiencia de este amor a lo largo de la historia de la humanidad ha 

proporcionado tres principios del amor: 1. Observar, mirar a profundidad la realidad del otro 

y la propia, alcanzando así; 2, la Compasión, padecer con el otro y, poder entonces; 3. Actuar, 

responder a la miseria; se convierte en una vivencia de encuentro y acompañamiento.32 El 

 

24  Rm 11, 32 

25  Is 55, 7 

26 Cf.  Juan Pablo II, “Dives in Misericordia”, Roma, 1980, n. 6. 27 Cf. Ef 5, 2. 

28 Cf. Carta Apostólica, “Misericordia et Misera”, Del Sumo Pontífice Francisco, Roma, 2016, n.2-3 29  Mt 5, 7 

30  Ef, 4, 32; cf. 1 Pe 3, 8; 1 Jn 3, 17 

31 Cf. Jn 13, 34-35 

32 Dios ha observado a profundidad al hombre, ha visto la esencia de su ser y como se relaciona en su entorno, ha enfrentado circunstancias favorables y adversas tanto en ámbito personal  como social.  Él ha palpado la fragilidad ante el pecado, pero también es consciente de que el creyente sabe escuchar su voz y volver la mirada hacia su misericordia.  En el Antiguo Testamento, varios personajes en particular son testimonios de este primer acto de amar, se caracteriza por dar identidad, responde a las interrogantes: ¿quién es Dios? 

[image: ]

¿quién es el hombre ?; así que otorga libertad, puesto que el hombre ha sido creado por y 

para el amor. 

Los términos griegos del amor. 

Eros (=Eρως, Eros). 

Para  el  pensamiento  griego  antiguo,  este  tipo  de  amor  era  concebido  como  un 

momento  de  comunión  con  la  divinidad  por  lo  que  se  relacionaba  con  la  fertilidad, 

considerado por tanto para la cosmovisión del A.T., como una perversidad de la religiosidad. 

Sin embargo, Benedicto XVI explica que el “eros”, es éxtasis hacia lo divino, pero ha sido 

mal  interpretado  y,  es  visto  más  bien  como  “locura”  que  degrada  al  hombre,  porque  la 

persona  se  convierte  en  un  instrumento  del  placer,  cuando  debería  de  ser  un “hacerle 

pregustar en cierta manera lo más alto de su existencia, esa felicidad a la que tiende todo 

nuestro ser” 33. En cuanto a la relación de Dios con el hombre, el eros es aquel amor que lo 

lleva hacia la trascendencia, más allá de la existencia, en el plano de lo terrenal, el amor 

apasionado de Dios 34, se manifiesta en: la Creación, el pueblo de Israel; así reza el Salmo: 

«¿Quién hay para mí en el cielo? Estando contigo no hallo gusto ya en la tierra. Mas para 

mí, mi bien es estar junto a Dios; he puesto mi cobijo en el Señor, a fin de publicar todas tus 

obras»35. En cuanto a las relaciones humanas, el eros es el encuentro entre el hombre y la 

mujer interviniendo inseparablemente el cuerpo y el alma formando una unidad íntima36, es 

expresión de la plenitud de la persona como un ser libre y con dignidad que se entrega en su 

totalidad, en cuerpo y alma. 37 38 , despojándose del egoísmo en busca del bien del amado.  

 

porque con su mirada percibe el sufrimiento, la necesidad, el vacío del corazón, por lo que hace un llamado a abrazar su generosidad sin límite, como segundo principio. Hasta finalmente llegar a su culmen, en la kénosis (= κένωσις) de Jesucristo  en la cruz                                             32 , al dar  a conocer al Padre y toda su gloria, pues la cruz constituye el símbolo del actuar de Dios, tercer principio del amor. 

33 Cf. Benedicto XVI, “Carta Encíclica Deus Caritas Est”, Roma, 2005, n. 4. 34 Los profetas Oseas y Ezequiel lo describen a través de diversas imágenes eróticas. 35  Sal 73, 25. 28 

36 Gn 2, 24; cf. Mt 19, 5; Mc 10, 8; Ef 5, 31 

37 El Cantar de los Cantares,  enseña  cómo vivir el eros, es un libro de poesía nupcial israelita, en el que se cuenta la experiencia sobre un «amor inseguro», que al encuentro de su amado se transforma en un «amor que descubre al otro», y supera  así el «carácter egoísta», pues el amor se ocupa y se preocupa por el otro, ya no se sumerge en su propia felicidad, sino que va más allá:  busca la felicidad, el bien del otro, se puede decir que el amor es renuncia de sí mismo y disposición al sacrificio en procura del amado y es ahí donde encuentra su pureza, esto implica la aspiración a la «exclusividad» y el sentido del «para siempre». El amor engloba toda la existencia y en todas sus dimensiones

[image: ]

Ágape (=ἀγάπη, Ágape)

 Es el «amor de la fe», es el camino de éxtasis permanente: «¿Cómo voy a dejarte?, 

Efraím,  ¿cómo  entregarte,  Israel?  ¿Voy  a  dejarte  como  a  Adam,  y  hacerte  semejante  a 

Seboyim? Mi corazón está en mí trastornado, y a la vez se estremecen mis entrañas. " No 

daré curso al ardor de mi cólera, no volveré a destruir a Efraím, porque soy Dios, no hombre; 

en medio de ti yo soy el Santo, y no vendré con ira».39 Se revela en la Encarnación, Dios se 

hace hombre en Jesucristo y se dona hasta el sacrificio de la Cruz, abrazando la humanidad 

en todos sus aspectos incluyendo la muerte, en procura de restaurar su relación con el hombre, 

su criatura más amada.  

Filial Φιλία (Philial)

Es el amor de los afectos que tiene su origen en los lazos entretejidos entre padres e 

hijos, se extiende a los demás miembros de la familia y amigos; un amor cultivado por la 

convivencia, inquebrantable que supera el sacrificio. 

El amor es una sola realidad, el Padre es la fuente del amor, Jesús es quien derrama 

el amor y, el Espíritu Santo es el amor, la forma en la que ama Dios; acoger esta verdad, 

exige una actitud de humildad, en respuesta a la voluntad divina40, tal y como lo hizo María, 

una mujer atenta a la escucha de Dios y, con su «fiat», se abandona confiadamente a decir 

«sí»                    41 al plan de Salvación y, así mismo Jesús en actitud de oración dice: “… que no se haga 

mi voluntad sino la tuya 42 ” . Esta apertura hacia Dios permite concebir una imagen de la 

Trinidad  de  encuentro  y  acompañamiento,  pero  determinada  por  ¿cuál  es  la  actitud  del 

cristiano frente al pecado ?, una actitud de vacío o de ser hijo de Dios y vivir en el amor y 

convertirse  en  evangelio  viviente  que  experimenta  la  misericordia  divina,  así  enseña  San 

Pablo:                                                                  43 «Mas  el  que  se  une  al  Señor,  se  hace  un  solo  espíritu  con  Él».  Dios  concibe  al 

hombre como imagen suya, “la relación con Dios como algo constitutivo de su ser y como 

algo que tiene que ver con todas dimensiones de su vida no sólo como una parte”44; pues es 

una criatura distinta a las demás, tiene alma, lo que lo hace  un ser espiritual al igual que su 

Creador    y  razón,  que  le  permite  conocer,  ambas  características  propician  el  entablar  un 

 

39 Os 11, 8-9 

40 Gn 1, 27-28; Col 1, 10-16; Mt 11; 2 Co 12, 10 41 Cf.  Papa Francisco, “Audiencia General: Catequesis 15. La Virgen María, mujer de oración”, Roma, 2020. 42 Cf. Lc 22, 42 

43  1 Co 6, 17 diálogo, comunicarse para forjar una relación de amor  dada libremente desde el principio, 

[image: ]

em ´procura de gozar de las bondades del Reino. 

La Santa Misa, lugar de encuentro de dos amantes.   

El amor de Dios se perpetúa en la Santa Misa, es el lugar de encuentro del hombre 

con Dios, para alimentarse y tener vida45, donde se experimenta el «éxtasis» de amor, culmen 

del eros: «Porque aun siendo muchos, un solo pan y cuerpo somos, pues todos participamos 

de un solo pan» 46. Toda la pasión del Padre es expresada en la donación del Cuerpo y la 

Sangre de Jesucristo (eros), vivencia al mismo tiempo fraterna (ágape), porque se realiza en 

comunidad,  en  comunión  con  los  hermanos.  Es  así  como  el  Pan  Eucarístico,  sacia  a  los 

amados: a Dios porque manifiesta sus bendiciones misericordiosas y al hombre, porque alaba 

las  maravillas  misericordiosas  del  Creador;  el  Padre  degusta  la  gloria  y  el  regocijo  y  el 

bautizado se deleita en acción de gracias por los frutos recibidos y, por ser la criatura amada 

desde la Creación, invitado al Banquete que satisface la sed y hambre del amado 47. 

Así como es lugar de encuentro es también memorial48, al conmemorar la inmolación 

de Cristo, es decir el santo sacrificio para la salvación 49                              50 . La obra de la redención es la gran 

manifestación del amor de Dios, para liberar al cristiano del vacío que causa el pecado, lo 

realiza en su Hijo Jesucristo, a través de Él, el Padre: 1. Restaura ante el hombre la imagen 

de Dios, es decir, muestra el amor sin límites, tierno, cercano y fiel, la cual había sido opacada 

por la gran mentira del mal51. 2. Cristo oró en reparación por los pecados y se ofrece como? 

en la Cruz 52, su oración son las llagas de su Pasión. 3. Donar el Espíritu Santo, quien es el 

que  obra  la  conversión  en  el  corazón  del  cristiano  por  la  gracia;  se  cumplen  en  el  santo 

sacrificio  del  banquete  eucarístico  las  promesas  de  los  bienes  que  ofrece  el  Reino.  El 

 

45 Jn 6, 31-33 

46 1 Co 10, 17 

47  Borobio D., “Eucaristía”, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2000, PP. 4-5. 48  León Dufour X., “Vocabulario de Teología Bíblica”, Editorial Herder, Barcelona, 1972, p. 61. El término “memorial”, es el símbolo que perpetua un pacto, pueden ser objetos como, por ejemplo: el arca de la Alianza (cf. Ex 25, 10-22; Núm 10, 33-36). En la perspectiva del NT es el símbolo que representa la conmemoración de la presencia real de lo que pasó históricamente y que se comunica de manera eficaz en el aquí y ahora como sucede en la Eucaristía cuando se celebra la Pasión de Jesucristo, perpetuando la Salvación a través de los siglos hasta  su  retorno (cf.  SC  n.  47).  El  memorial  expresa  la  naturaleza  del  acontecimiento  y  su  “actualización objetiva”.

49 Cf. Lc 22, 14-20 

50 Cf. Col 1, 13-23 

51 Cf. Gén 3 acontecimiento de la Inmolación de Jesucristo hace eco en el cristiano durante la Eucaristía, 

[image: ]

propiciando a descubrir su vocación: ser hijo de Dios; por lo que es llamado a ser imagen y 

semejanza  del  Padre,  viviendo  en  fraternidad  con  los  hermanos;  he  aquí  donde  radica  la 

belleza de la Santa Misa, las heridas del pecado que ocasionan rupturas entre el Creador y 

sus  criaturas,  son  acogidas  y  sanadas    por  la  sangre  del  Cordero  derramada  en  la  Cruz, 

restaurando así el orden de las cosas: la imagen de Dios, la comunión y la fraternidad entre 

el hombre y la mujer, por consiguiente con el Padre; es decir, en la Eucaristía, se entra en la 

dinámica  trinitaria del amor, el encuentro del hombre con su semejante hace que trascienda 

al encuentro con Dios Trino, siempre y cuando humildemente por medio del perdón abra su 

corazón a la misericordia, para que finalmente el creyente llene el vacío, esté  completo y 

atento a la escucha y discernimiento de la voluntad divina. Tal y como dice Benedicto XVI: 

“el eros está enraizado en la naturaleza del hombre”

El Pecado. 

Es  lo  opuesto  al  amor,  ruptura  o  negación  de  Dios  y  a  su  voluntad,  actitud  que 

transgrede los mandatos divinos, propiciando la culpa, a causa de la ofensa o deuda del mal 

obrar.  Hamartia  (=ἁμαρτία),  son  el  conjunto  de  culpas  que  contradicen  el  designio  del 

Padre53                                     54 , y la consecuencia es la muerte, ausencia de toda esperanza futura, por lo que abarca 

el plano corporal, espiritual, y eterno. 

La rebeldía del pecado responde al deseo erróneo de “querer ser como Dios” 55. Un 

claro ejemplo es la idolatría, un mal que engendra imágenes vacías: la belleza física, el poder, 

el dinero, etc.; incapaces de proporcionar confianza, esperanza, fidelidad y todo aquello que 

procure el crecimiento personal del individuo, debido a que un ídolos son imágenes inhábiles 

de amar, son una falsa realidad de la verdad, por ende se convierte en cadenas de esclavitud 

del pecado y, es así como se concibe una ruptura de la imagen de Dios, propiciando atributos 

contrarios a la compasión, la misericordia e incluso paternal/maternal           

La Oración, diálogo de esperanza. 

El itinerario del Misterio de Dios se vivifica y discierne en el tratado hecho oración: 

el Padre Nuestro. La perícopa de Mt 6, 12, se comprende en su totalidad cuando se medita 

 

53 Cf. Mt 3, 6; Mc 1, 5; 1 Jn 1, 9. 

54 Cf. 1 Cor 1, 18; 2 Cor 2, 15; Rm 7, 14s. 

[image: ]

en la Oración Dominical, su contenido encierra la grandeza de Dios56, por su actuar en el 

mundo. La manifestación del hablar de Dios, es así mismo oración, un diálogo en donde la 

pequeñez y la majestad, se entretejen en una relación de amistad personal y comunitaria, es 

comunión,  lo  que  hacen  de  este  encuentro  un  actuar  inaudito,  un  atrevimiento57  por  la 

diferencia que los separa, más sin embargo la tradición bíblica, relatan cuan natural es la 

experiencia del coloquio entre el hombre y su Creador, dada con respeto y al mismo tiempo 

expresando  la  persona    con  autenticidad  sus  sentimientos,  germinando  en  cada  uno  esa 

capacidad  de asombro  y  admiración ante  la  gloria   de  Dios58: "para  el  hombre  de fe  que 

canta, reza y medita con las Sagradas Escrituras, todos son motivos para esperar y confiar 

en el Señor. Para Él los atributos del Señor, como el poder, la sabiduría y grandeza, son 

evidentes, «pues como es su grandeza así es su misericordia»59 60 ”  

Este pensamiento veterotestamentario se conserva íntegro en el Nuevo Testamento, 

es por ello que la antesala que introduce el Padre Nuestro es la catequesis que ofrece Jesús 

sobre  la  oración,  donde  instruye  ¿cómo  orar?,  postulando  tres  pasos:  1. “entra  en    tu  

aposento”                                                             61 ,  momento  de  recogimiento,  para  establecer   “la  morada  personal”,  tanto  el 

lugar  físico  como  el  aposento  del  corazón62,  para  entablar  el  encuentro  con  Dios  ;  2. “y 

después de cerrar la puerta”63, disponer un momento de soledad para estar a la escucha de 

Dios 64; 3. “ora a tu  Padre que está ahí en lo secreto”, es la certeza de la presencia de Dios 

Padre65. Es necesario para la oración ante todo la invocación del Espíritu Santo en pro de la 

 

56 Cf. Sal 8, 2 

57 Cf. Gn 18, 27 

58 Cf.  Vílchez J., “Vosotros, cuando oréis decid: Padre Nuestro”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2001, p.15-16. En cuanto a este aspecto de «la capacidad de admiración y asombro», hay que resaltar una observación muy importante que expone  Vílchez J., al decir que esta capacidad de admiración y asombro es propia de todo individuo de cualquier época, sin embargo, el hombre actual puede sentirse asombrado de la grandeza de la obra creadora, pero en general se queda ahí, mientras que el hombre antiguo y, más precisamente el del ambiente bíblico admira la obra que ve y ensalza, alaba a su Creador en el que cree sin esfuerzo (cf. Eclo 18, 1-5; 43, 27-30) 

59 Cf. Eclo 2, 18 

60 Cf.  Vílchez J., “Vosotros cuando oréis decid: Padre Nuestro”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2001, p. 17. 

61 Haciendo de esta morada un altar a Dios para para que se le pueda contemplar y de este modo experimentar el gozo de su amor, aunque también conlleva desnudar la fragilidad humana 62 Cf.  Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el Evangelio”, CPL Editorial Barcelona, 2017, p. 8. Se hace referencia a la experiencia de oración vivida por Santa Teresa de Jesús, en como ella fue comprendiendo la catequesis ofrecida por Jesús, antes de enseñar el Padre Nuestro. 

63 es un instante de lucha personal contra las tentaciones 64 Cf. Pe 5, 8-9 

[image: ]

perseverancia  en  la  vida  de  fe  del  bautizado66.  Esta  instrucción  formula  además  la 

interrogante ¿qué se debe de pedir al orar?, pues la aflicción ante las debilidades humanas 

favorece a suplicar por aquellos bienes inadecuados67, por lo que Jesús enseña que hay que 

pedir  por  aquellos  bienes  a  los  que  es  merecedor  el  orante68,  por  el  auxilio  del  Espíritu 

Santo69                                                                     70 , tal y como se esboza en la estructura del Padre Nuestro, aspirando a la Salvación 

conforme a la voluntad del Padre71. 

El Padre Nuestro, la oración hecha testamento.  

Primera petición: «El Padre que está en los cielos» 

La expresión «Padre Nuestro», se refiere a la relación del hombre con Dios, la cual 

se  propicia  desde  el  encuentro  íntimo  y  filial72,  lo  que  conlleva  a  una  experiencia  real  y 

verdadera con el Padre, que se extiende a la comunión fraterna73 . Por otra parte, el añadido 

«que estas en los Cielos»                           74                                  75 , ostenta la majestad divina , es el límite de la Creación, pero a 

su  vez,  es  demostración  hacia  lo  trascendente.  Observar  el  Cielo  es  discernir  en  la 

Omnipotencia del Creador y reaviva en el orante la capacidad de asombro. 

La paternidad, es un vocablo acuñado por el pensamiento antiguo, que responde en 

primera instancia a un atributo para justificar el principio y el origen de las cosas por parte 

de una divinidad, en segunda instancia, es aquel ser al que se acude en las diversas situaciones 

 

66 Cf.  Benedicto XVI, “Audiencia General. El Espíritu y el «Abba» de los cristianos” (Gál 4, 6-9; Rom 8, 14-17), Roma, 2012. 

67 Cf. Rm 8, 26 

68 Cf. Sal 80, 4; 119, 35. 

69 Cf. Jn 4, 23-24 

70 Santo Tomás afirma que el «Padre Nuestro», es “perfectísimo”, porque contiene lo que es lícitamente propio de pedir en el orden en el que se debe solicitar. En primer lugar, se pide por el fin y en segundo lugar por los medios  para  alcanzarlo;  además  es  “norma”  para  el  corazón.  La  razón  para  alcanzar  las  bienaventuranzas ofrecidas en dicha plegaria se manifiesta de acuerdo con el bien que precede a la remoción del mal: a. “La Voluntad” con base en el amor en cuanto se ama a Dios y amarse en Dios; b. «Santificado sea tu nombre», alude a glorificar a Dios, 2. «Venga tu Reino», se refiere a gozar de la gloria de Dios.1. «Hágase tu voluntad», dignifica al creyente en cuanto a que obedece a Dios y, por ende, es merecedor de las bondades divinas. 3. «Damos hoy el pan nuestro de cada día», alimento saludable para el cristiano tanto el pan sacramental70 como el  terrenal  para  afrontar  el  mal:  1.  «Perdona  nuestras  ofensas»,  el  pecado.  2.  «Y  no  nos  dejes  caer  en  la tentación»,  evitar  ser  vencido  por  la  tentación. «líbranos  del  mal»,  se  refiere  a  las  penalidades  de  la  vida cotidiana. 

71 Cf. 1 Tim 2, 4 

72 Cf. Jn 17, 10; Lc 15, 31 

73  Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el Evangelio”, Editorial CPL, Barcelona, 2017, p. 14. 74 Cf.  Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el Evangelio”, Editorial CPL, Barcelona, 2017, pp. 16-17. 

75 Es la manifestación del querer de Dios, porque es fuente y origen de la paternidad divina. Su obra Creadora es  dádiva,  es  decir, «donación»,  ya  que  de  Él  emana  todo,  revelado  definitivamente  por  Jesucristo  en  la cotidianas y en tercera instancia, es un concepto social, pues la sociedad se estructura y se 

[image: ]

organiza  desde  el  patriarcado.  Sin  embargo,  el  pensamiento  bíblico  redefine  el  término 

«padre»                                                    76 , como Aquel ser personal, que dialoga y se hace experiencia. 

Segunda petición: Santificado sea tu nombre. 

La revelación del Nombre de Yahveh; “Yo soy el que soy” 77; es identidad, su esencia 

y actuar que santifica paulatinamente toda la Creación. La Santidad, es el atributo de Dios 

como Santo, pero es también llamado a ser santos en el obrar de la vida del bautizado78.        

Tercera petición: Venga a nosotros tu Reino. 

El                                           79 «Reino de Dios» , es un acontecimiento que trasciende el tiempo y el espacio, 

pero  se  instaura  y  realiza  en  la  obra  de  Salvación  por  la  persona  de  Jesucristo  (= 

«          80 autobasileia»),  siendo  el  Padre  el  que  gobierne  todo  en  favor  del  bien  de  todos, 

reconociendo así la primacía de Dios em la vida del cristiano81. 

Cuarta petición: Hágase tu voluntad en la tierra como en el cielo 

La  voluntad  debe  de  ser  el  criterio  del  ser  y  querer  del  cristiano82,  que  tiene  su 

cumplimiento en el Cielo. Se define la voluntad como el saber de Dios, escrito en el corazón 

de  cada  uno,  es  decir,  la  conciencia83,  constituye  así  una  unidad  con  el  Creador  desde 

siempre84.  

Quinta petición: Danos hoy el pan de cada día.     

Alude a una necesidad básica para la subsistencia humana, es un bien material fruto 

del trabajo diario. Pero desde el plano escatológico es la invitación a participar del «Banquete 

escatológico»                                            85 ,  que  se  vive  desde  ya  en  la  Eucaristía,  degustando  las  bondades 

misericordiosas del Padre., abandonándose en esperanza y confianza plena86 

 

76 Poulli J., “Dios Nuestro Padre. La revelación de Dios Padre y el Padre Nuestro”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 1990, p. 12. 

77 Cf. ÉX 3, 13-14; Jn 17, 6.26 

78 Cf.   Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Editorial Editrice, Ciudad del Vaticano, 2007, p. 62-63. 79 Cf.  Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el EVANGELIO”, Editorial CPL, Barcelona, 2017, p. 22. Es la Palabra y el amor divino hechos carne. 

80 es la forma en la que Orígenes se refería al Reino de Dios en la persona de Jesús. 81 Cf. Mt 6, 33 

82 Cf.  Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Librería Editrice, Ciudad del Vaticano, 2 007, p. 64. 83 Cf. 2 Re 2, 15 

84 Cf. Jn 4, 34; Mt 26, 39.42 

85 Cf.  Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Librería Editrice, Ciudad del Vaticano, 2007, p. 65-66. 

[image: ]

Sexta petición: Perdona nuestras ofensas como también nosotros perdonamos a 

los que nos ofenden. 

El perdón es la llave hacia el encuentro, que requiere de una actitud de humildad87, es 

un  bien  indispensable  llevado  incluso  hasta  la  Cruz 88 89 ,  porque  cauteriza  las  heridas,  en 

función de la conversión en procura del abrazo misericordioso del Padre por la donación de 

Jesucristo, su Hijo90 para la redención de la humanidad ante el mal causado por el pecado. 

Es  una  petición  que  exhorta  compadecerse  del  pecado  propio  y  del  hermano  y  lo  mismo 

sucede con el perdón, es compartir la gracia de la misericordia que se ha dado en la Cruz al 

reconciliar la humanidad con el Padre91. En otras palabras, el perdón, es una cláusula esencial 

para  la  realización  de  la  voluntad  del  Padre,  en  favor  de  la  construcción  del  Reino,  para 

santificar el nombre de Dios, saciados con el pan eucarístico y abrazados en el amor del Padre 

en comunión con Jesucristo 92. 

Séptima petición: No nos dejes caer en tentación y líbranos del mal. 

Es la súplica que procura ser liberados de cualquier mal y del Maligno, quien es el 

artífice  de  los  males  que  agobian  a  la  persona  con  el  sólo  propósito  de  ofender  a  Dios, 

difamando  al  hombre  y  la  Creación93 94 .  Desde  una  perspectiva  positiva,  la  tentación,  es 

necesaria para la persona, en la maduración de la fe que busca el abandonarse por completo 

en la misericordia divina95     

En  el  Padre  nuestro  se  contiene  el  anuncio  del  Evangelio;  son  las  palabras  que 

obsequia  Jesucristo  al  cristiano,  para  que,  -con  ayuda  del  Espíritu  Santo-  pronuncie  con 

humildad y gratitud, cada una de ellas.     Son un legado invaluable que debe acompañar la 

vida de cada bautizado, pues es una oración que al pronunciarla hace que resuenen en el 

corazón  las  promesas  de  redención,  esbozadas  a  lo  largo  de  todas  las  Escrituras.    Son 

esperanza en momentos de vacío por las tribulaciones causadas por el pecado.

 

87 Cf. Jn 13, 4-17 ; Lc 12, 37 ; 17, 7-10 ; Mt 3, 14 ; 23, 8-12. 88 Cf. Lc 23, 34 

89 Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Librería Editrice, Ciudad del Vaticano, 2007, p. 68. 90 Cf. Is 53, 4-6. 

91 Cf. LC 6, 36-38. 

92 Cf. Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el Evangelio”, Editorial CPL, Barcelona, 2017, pp. 36-37. 

93 Cf. Ap. 2, 10 

94 Es una lucha interior y personal, pero también es una batalla contra las cuestiones que propone el mundo, rechazando la paternidad de Dios negando que Jesucristo es su Hijo.  

[image: ]

El Perdón, un veredicto desde el amor. 

En el corazón de la obra Redentora  de Jesucristo se encuentra el perdón, acto que 

acopla los dos maderos de la Cruz, pues en la Crucifixión, la persona se desnuda por completo 

frente a Dios, en sus heridas Cristo acoge toda la miseria humana, para ser lavada, purificada, 

redimida desde el perdón, como el veredicto de un juicio compasivo, para que finalmente el 

cristiano se deleite y goce del abrazo misericordioso del Padre y viva en alegría: “Revístete 

de alegría, que encuentra siempre delante de Dios y siempre le es agradable y complácete 

en  ella,  porque  todo  hombre  alegre  obra  el  bien,  piensa  el  bien  y  desprecia  la  tristeza. 

Vivirán en Dios cuantos alejen de sí la tristeza y se revistan de toda alegría” 96. De este 

modo la finalidad del perdón, es la contrición  del corazón ante pecado en reparación de la 

ofensa hacia Dios por lo que se restituya la dignidad y la libertad perdida, concientizando en 

la  fragilidad  expuesta  a  la  miseria  del  mal,  pero  que  en  el  abandonarse  en  el  amor 

misericordioso,  se encuentra  la  fuerza  para  la  remisión en  busca    del  encuentro con  Dios 

Padre anunciado por Jesús a lo largo de toda su predicación incluso en la agonía de la Cruz: 

“Padre perdónalos porque no saben lo que hacen” 97.

Las llagas de Jesús, expresan y evidencian el dolor y la tortura de la esclavitud que 

oprime al hombre a causa del pecado, es por ello que contemplando la Cruz, se discierne en 

esta realidad, sin embargo, se requiere una actitud humilde, que permita mirar y descubrirla 

dimensión más  excelsa  del  amor  como  lo  es  el  poder misericordioso  que  acontece  por  la 

gracia  del  perdón 98:  “nada  de  cuanto  un  pecador  arrepentido  coloca  delante  de  la 

misericordia de Dios queda sin el abrazo de su perdón, por este motivo es que ninguno de 

nosotros puede poner condiciones a la misericordia; ella será siempre un acto de gratuidad 

del Padre Celeste, un amor incondicionado e inmerecido” 99. 

Cuando se proclama el Padre Nuestro, en sus primeras cuatro peticiones, el orante ha 

de discernir -con ayuda del Espíritu Santo- el fin último al que se le es llamado a participar 

por el designio de Dios, mientras que las tres peticiones siguientes constituyen el clamor de 

las  necesidades  humanas,  en  procura  de  perseverar  en  el  camino  de  fe.    Esto  se  logra 

únicamente  mirando  la  Cruz;  en  ella  está  inscrita  esta  plegaria,  donde  el  madero  vertical 

 

96  Papa Francisco, “Carta Apostólica Misera et Misericordia”, Roma, 2016, n. 3. Además cf. Flp 4, 4. 97 Lc 23, 34. 

98 Cf. Lc 7, 36-50. contiene las bondades misericordiosas a las que aspira toto bautizado (las cuatro primeras 

[image: ]

peticiones) y el madero horizontal contiene las herramientas necesarias para alcanzar este fin 

definitivo  (las  tres  petitorias  siguientes),  fusionados  por  el  perdón,  primordial  para  la 

sanación del corazón. por ello es fundamental en la vida de fe, cultivar la oración en procura 

de la escucha y el encuentro, favoreciendo el diálogo con Dios y, así ir cosechando los frutos 

del amor, que trasciende y vivifica a la persona100. 

La Pastoral de la Misericordia, una hermenéutica para la Iglesia de hoy.   

La pedagogía de Jesús tiene como finalidad que el cristiano sea partícipe del Reino 

de Dios, por lo que fomenta en quien lo escucha la toma de conciencia de su dignidad como 

hijos de Dios, incentiva la fraternidad y la acogida en las relaciones. De modo que esta forma 

de enseñanza se caracteriza por ser: experimental, transformadora, liberadora, comunitaria, 

testimonial, personal, integral. La evangelización debe ser un anuncio vivencial que ilumine 

de esperanza la vida de cada bautizado, para así reelaborar la historia personal con base en 

las claves evangélicas, que ayudan a forjar un camino de fe en la perseverancia y confianza 

en Dios, promoviendo el cultivo de la conversión constante. Por esta razón se ha de proponer 

una «Pastoral de la  misericordia», la cual tiene como objetivo que en su historia personal,  

cada cristiano tenga un encuentro con el Dios de la vida, se deje  abrazar por el Padre que 

transforma y dignifica a la persona en todo su ser101, pues la conversión en primera instancia 

tiene  que  ser  desde  lo  personal  e  íntimo  de  cada  creyente,  lo  sitúa  como  un  testigo  y 

testimonio  viviente  apelando  a  la  necesidad  de  un  cambio  social,  frente  a  las  diversas 

realidades del mundo;  asume  la responsabilidad y la libertad de participar en la construcción 

del Reino de Dios, siendo un solo Cuerpo con los hermanos de acuerdo  con  los dones que 

le provee el Espíritu Santo a cada uno. 

Siguiendo el itinerario de la Contemplación de la Cruz meditando en la oración del 

Padre Nuestro, la Pastoral de la Misericordia ha de ser una actividad vivencial, que le permita 

a la Iglesia dar un acompañamiento a las personas fomentando un encuentro real y verdadero 

con Dios Padre, pues la evangelización, debe de ser un anuncio vivencial que ilumine de 

esperanza la vida del cristiano, forjando perseverancia, confianza y esperanza en su camino 

de fe. 

 

100 Cf. Sal 85, 2-3; Miq 7, 19; Is 38, 17; Sal 103, 12. 

[image: ]

El objetivo de la Pastoral de la Misericordia es la vivencia del encuentro entre dos 

amantes: el Padre, el Dios de la Vida y el hijo, la criatura amada; deseosos de regocijarse en 

el abrazo de Misericordia, abarcando a la persona de forma integral en sus dos dimensiones: 

intelectual y espiritual. 

La  pedagogía  a  utilizar  será  la  «Contemplación  de  la  Cruz»,  orando  con  el  Padre 

Nuestro,  teniendo  como  principios:  el  observar,  contemplar  y  actuar,  dicha  reflexión 

redescubre el misterio de la Redención, acto de esperanza y vida, encuentra sentido al actuar 

del  Padre  y  devuelve  la  conciencia  a  la  esencia  del  ser  como  hijo  de  Dios,  entendiendo 

además que el pecado es propio de la naturaleza humana pero no es esta condición la que 

rige  la  vida,  sino  más  bien  la  realidad  del  Bautismo,  la  cual,  incorpora  al  creyente  a  la 

sabiduría divina, que convoca a ser partícipe de las bondades del Reino.    Esta hermenéutica 

del acompañamiento se pretende desarrollar en tres modalidades: 

Modalidad 1. La Pastoral de la misericordia como acompañamiento espiritual desde 

la contemplación de la Cruz. Se busca responder a la pregunta de Nicodemo a Jesús: ¿cómo 

se  puede  nacer  de  nuevo? 102;  desde  este  enfoque  se  pretende  acoger  al  bautizado, 

redescubriendo en su historia particular, el acontecimiento de Jesucristo, acompañándolo y 

orientándolo a vislumbrar en sus heridas propias el amor misericordioso del Padre.  

Modalidad 2. La hermandad de la Pastoral de la misericordia. siguiendo el ejemplo 

de Simeón de Cirene que ayuda a Jesús a llevar la Cruz en su camino hacia el Gólgota103, 

la Pastoral de la Misericordia, ser acompañante en el camino de fe de las demás pastorales o 

grupos de Iglesia, por medio de una “Escuela de Formación”, donde se imparta contenido 

que permita el crecimiento en la sabiduría de Dios, dirigido a los lideres y miembros de estos 

grupos de Iglesia, adaptando las enseñanzas y enriqueciendo los carismas y requerimientos 

de cada uno de ellos. 

Modalidad 3: La Pastoral de la Misericordia Virtual. En respuesta al mandato: “ir y 

remar mar adentro”104; la evangelización debe de incursionar en la tecnología a través de 

una página web, que haga eco del acontecimiento Jesucristo. 

Para llevar a cabo este proyecto hay 3 pilares fundamentales: la reflexión en el Padre 

Nuestro,  el  Sacramento  de  la  Reconciliación  y  la  Eucaristía;  fortalecidos  por  recursos 

 

102 Cf. Jn 3, 4.1 

103 Cf. Lc 23, 26. didácticos y dinámicas, para experimentar la riqueza del Evangelio en la vida del cristiano.  

[image: ]

Conclusiones 

El saber de Dios se hace tangible en la Misericordia, un acto compasivo que abre el 

camino  hacia  el  amor,  derramado  en  el  acontecimiento  de  Jesucristo,  quien  abraza  la 

humanidad por completo elevándola de regreso al Padre en medio del vacío causado por el 

pecado, opresor incansable pero que claudica ante la grandeza y majestad divina, por la gracia 

del  perdón,  una llave  que  libera  de  las  cadenas  opresoras  del  mal,  iluminando la vida  de 

esperanza y gozo en una contemplación de asombro por la obra Redentora, con una actitud 

humilde de apertura al designio divino, imitando a María diciendo: «fiat voluntas tua». 

En este sentido es indispensable para el cristiano tener una sana concepción del amor, 

comprendiendo que éste es un «acontecimiento», que conlleva un encuentro con Dios, quien 

contiene las respuestas a las grandes interrogantes de la humanidad, sobre el origen y sentido 

de la existencia, partiendo de las cuestiones sobre ¿quién es Dios? Y ¿quién es el hombre?, 

lo que orienta a la persona hacia su identidad, como un ser creado por y para el amor, precepto 

que exalta en todo su ser al hombre, permitiéndole trascender a través de la experiencia del 

amor  por  medio  de  las  diversas  relaciones  que  entabla  en  su  vida  y lo  hacen  aspirar  a  lo 

definitivo, descartando así la degradación del vocablo «amor», a un conjunto de sentimientos 

o emociones, un acto biológico que satisface  el propio provecho que no busca  el bien del 

otro, es decir, atenta  contra el bienestar del otro. La verdadera pedagogía del amor queda 

manifiesta en la novedad cristiana, el itinerario de la vida de Jesucristo es dar a conocer el 

amor del Padre, en su persona; un amor que se da por completo hasta el sacrificio por la 

Redención de la humanidad. Esclavizada por el pecado, pero que por la gracia del perdón es 

abrazada en la Misericordia divina, manifestación tangible y visible del amor de Dios y, en 

consecuencia, es apertura a una experiencia de encuentro y conocimiento del Padre a través 

del Espíritu Santo.   

El  vocablo  persona  proviene  del  griego  «prósōpon»  (πρόσωπον),  que  significa 

«máscara»;  alude  a  los  personajes  representados  en  una  obra  teatral,  sin  embargo,  en  la 

actualidad  el  concepto  define  a  la  persona  como  el  individuo  con  personalidad,  rasgos 

distintivos que lo hacen único y, al mismo tiempo pertenece  a diversos contextos sociales 

como:  la familia, la comunidad, el trabajo, entre otros. 

[image: ]


Referencias 

Cf. Mt 9, 9 

Cf. Mt 9, 12 

Cf. Jn 1; 21; 17, 1. 

Evangelio proviene del griego εὐαγγέλιον = «Buena noticia”

Cf. Mt 28, 20. 

Cf. Hech 1, 8 

Cf. Hech 2, 14ss 

Cf. Sch. JOSEF, “El Evangelio según San Mateo”, Editorial Herder, Barcelona, 1973, p. 11.

Cf. Sch. JOSEF., “El Evangelio según San Mateo”, Editorial Herder, Barcelona, 1973, p. 13.

Cf. Mt 2, 1-12 

"Y  él  les  dijo:  «Así,  todo  escriba  que  se  ha  hecho  discípulo  del  Reino  de  los  Cielos  es 

semejante al dueño de una casa que saca de sus arcas lo nuevo y lo viejo.»" (Mt 13, 

52). 

Cf. C.A. Salvador., “El Evangelio de San Mateo”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2010, p. 

30. 

C. Warren., “Mateo y los Márgenes. Una lectura sociológica y religiosa”, Editorial Verbo 

Divino, Navarra, 2007, p. 29, además Cf. Mt 2, 1-6; 15, 1. 

Cf. Mt 26-27).  

Cf. SCH Josef., “El Evangelio según San Mateo”, Editorial Herder, Barcelona, 1973, pp. 36-

38. 

Cf.  AA.VV.,  “Nuevo  Comentario  Bíblico,  San  Jerónimo.  Nuevo  Testamento  y  artículos 

temáticos”, Editorial Verbo divino, Pamplona, 2004, p. 48.

AA.VV.  “Nuevo  Comentario  Bíblico,  San  Jerónimo.  Nuevo  Testamento  y  artículos 

temáticos”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2004, p. 70.

La estructura de C. H. Lohr, se basa en la simetría de composiciones antiguas y emplea los 

conceptos  de  inclusión  o  poner  entre  paréntesis,  quiasmo  o  cruce  de  elementos 

literarios y la técnica de composición circular. 

Cf. A.C. Salvador. El Evangelio según San Mateo”, Editorial Verbo Divino, Navarra, 2010, 

p. 25. 

Cf. Mt 7, 28; 11, 1; 13, 53; 19, 1; 26, 1 (BJ) 

Cf.  AA.VV.,  “Nuevo  Comentario  Bíblico,  San  Jerónimo,  Nuevo  Testamento  y  artículos 

[image: ]

temáticos”, Editorial Verbo divino, Pamplona 2004, p. 68.

Sch. Josef., “El Evangelio según San Mateo”, Editorial Herder, Barcelona, 1973, p. 43.

La  palabra  «Misericordia»,  es  un  término  compuesto  de  dos  vocablos  del  latín,  el  verbo 

«miserere»,  compadecerse,  y  con  el  adjetivo  «miser»,  miserable,  desgraciado,  es 

decir, «que causa compasión»; y el sustantivo «cor» o «cordis», corazón, «sede del 

sentimiento». Además del sufijo «ia», expresión de cualidad o virtud 

Lc 6, 36 

Cf. Dt 2, 16 

Rm 11, 32 

Is 55, 7 

Cf.  Juan Pablo II, “Dives in Misericordia”, Roma, 1980, n. 6.

Cf. Ef 5, 2. 

Cf. Carta Apostólica, “Misericordia et Misera”, Del Sumo Pontífice Francisco, Roma, 2016, 

n.2-3 

Mt 5, 7 

Ef, 4, 32; cf. 1 Pe 3, 8; 1 Jn 3, 17 

Cf. Jn 13, 34-35 

Dios ha observado a profundidad al hombre, ha visto la esencia de su ser y como se relaciona 

en  su  entorno,  ha enfrentado  circunstancias  favorables  y  adversas  tanto  en ámbito 

personal como social.  Él ha palpado la fragilidad ante el pecado, pero también es 

consciente  de  que  el  creyente  sabe  escuchar  su  voz  y  volver  la  mirada  hacia  su 

misericordia.    En  el  Antiguo  Testamento,  varios  personajes  en  particular  son 

testimonios de este primer principio característico del amor.  A pesar del pecado que 

abunda,  Dios  Padre  se  compadece  de  su  pueblo,  porque  con  su  mirada  percibe  el 

sufrimiento, la necesidad, el vacío del corazón, por lo que hace un llamado a abrazar 

su  generosidad  sin  límite,  como  segundo  principio.  Hasta  finalmente  llegar  a  su 

culmen, en la kénosis (= κένωσις) de Jesucristo en la cruz, al dar a conocer al Padre 

y toda su gloria, pues la cruz constituye el símbolo del actuar de Dios, tercer principio 

del amor. 

Cf. Benedicto XVI, “Carta Encíclica Deus Caritas Est”, Roma, 2005, n. 4.

Los profetas Oseas y Ezequiel lo describen a través de diversas imágenes eróticas. 

[image: ]

Sal 73, 25. 28 

Gn 2, 24; cf. Mt 19, 5; Mc 10, 8; Ef 5, 31 

El Cantar de los Cantares,  enseña  cómo vivir el eros, es un libro de poesía nupcial israelita, 

en el que se cuenta la experiencia sobre un «amor inseguro», que al encuentro de su 

amado se transforma en un «amor que descubre al otro», y supera  así el «carácter 

egoísta», pues el amor se ocupa y se preocupa por el otro, ya no se sumerge en su 

propia felicidad, sino que va más allá:  busca la felicidad, el bien del otro, se puede 

decir que el amor es renuncia de sí mismo y disposición al sacrificio en procura del 

amado  y  es  ahí  donde  encuentra  su  pureza,  esto  implica  la  aspiración  a  la 

«exclusividad» y el sentido del «para siempre». El amor engloba toda la existencia y 

en todas sus dimensiones 

Cf. Benedicto XVI, “Carta Encíclica Deus Caritas Est”, Roma, 2005, n. 6.

Os 11, 9-8 

Gn 1, 27-28; Col 1, 10-16; Mt 11; 2 Co 12, 10 

Cf.  Papa Francisco, “Audiencia General: Catequesis 15. La Virgen María, mujer de oración”, 

Roma, 2020. 

Cf. Lc 22, 42 

1 Co 6, 17 

Ramos  A.,  “Antropología  Teológica”,  Universidad  Fasta  Ediciones,  Mar  de  la  Plata, 

Argentina, 2014, p. 81. 

Jn 6, 31-33 

1 Co 10, 17 

Borobio D., “Eucaristía”, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 2000, PP. 4-5. 

León Dufour X., “Vocabulario de Teología Bíblica”, Editorial Herder, Barcelona, 1972, p. 

61. El término “memorial”, es el símbolo que perpetua un pacto, pueden ser objetos 

como, por ejemplo: el arca de la Alianza (cf. Ex 25, 10-22; Núm 10, 33-36). En la 

perspectiva del NT es el símbolo que representa la conmemoración de la presencia 

real de lo que pasó históricamente y que se comunica de manera eficaz en el aquí y 

ahora  como  sucede  en  la  Eucaristía  cuando  se  celebra  la  Pasión  de  Jesucristo, 

perpetuando la Salvación a través de los siglos hasta su retorno (cf. SC n. 47). El 

memorial expresa la naturaleza del acontecimiento y su “actualización objetiva”.

[image: ]

Cf. Lc 22, 14-20 

cf. Col 1, 13-23 

Cf. Gén 3 

Cf. Jn 17 20-23; Gál 2, 20 

Cf. Mt 3, 6; Mc 1, 5; 1 Jn 1, 9. 

Cf. 1 Cor 1, 18; 2 Cor 2, 15; Rm 7, 14s. 

Cf. Gn 3, 5. 

Cf. Sal 8, 2 

Cf. Gn 18, 27 

Cf.    Vílchez  J.,  “Vosotros,  cuando  oréis  decid:  Padre  Nuestro”,  Editorial  Verbo  Divino, 

Navarra, 2001, p.15-16. En cuanto a este aspecto de «la capacidad de admiración y 

asombro», hay que resaltar una observación muy importante que expone  Vílchez J., 

al decir que esta capacidad de admiración y asombro es propia de todo individuo de 

cualquier  época,  sin  embargo,  el  hombre  actual  puede  sentirse  asombrado  de  la 

grandeza de la obra creadora, pero en general se queda ahí, mientras que el hombre 

antiguo y, más precisamente el del ambiente bíblico admira la obra que ve y ensalza, 

alaba a su Creador en el que cree sin esfuerzo (cf. Eclo 18, 1-5; 43, 27-30) 

Cf. Eclo 2, 18 

Cf.    Vílchez  J.,  “Vosotros  cuando  oréis  decid:  Padre  Nuestro”,  Editorial  Verbo  Divino, 

Navarra, 2001, p. 17. 

Haciendo de esta morada un altar a Dios para para que se le pueda contemplar y de este modo 

experimentar  el  gozo  de  su  amor  aunque  también  conlleva  desnudar  la  fragilidad 

humana 

Cf.  Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el Evangelio”, CPL Editorial Barcelona, 

2017, p. 8. Se hace referencia a la experiencia de oración vivida por Santa Teresa de 

Jesús,  en  como  ella  fue  comprendiendo  la  catequesis  ofrecida  por  Jesús,  antes  de 

enseñar el Padre Nuestro. 

es un instante de lucha personal contra las tentaciones 

Cf. Pe 5, 8-9 

Cf. Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el Evangelio”, Editorial CPL, Barcelona, 

2017, p. 9. 

[image: ]

Cf.  Benedicto XVI, “Audiencia General. El Espíritu y el «Abba» de los cristianos (Gál 4, 6-

9; Rom 8, 14-17), Roma, 2012. 

Cf. Rm 8, 26 

Cf. Sal 80, 4; 119, 35. 

Cf. Jn 4, 23-24 

Santo Tomás afirma que el «Padre Nuestro», es “perfectísimo”, porque contiene lo que es 

lícitamente propio de pedir en el orden en el que se debe solicitar. En primer lugar, se 

pide por el fin y en segundo lugar por los medios para alcanzarlo; además es “norma” 

para  el  corazón.  La  razón  para  alcanzar  las  bienaventuranzas  ofrecidas  en  dicha 

plegaria se manifiesta de acuerdo con el bien que precede a la remoción del mal: a. 

“La Voluntad” con base en el amor en cuanto se ama a Dios y amarse en Dios; b. 

«Santificado sea tu nombre», alude a glorificar a Dios, 2. «Venga tu Reino», se refiere 

a gozar de la gloria de Dios.1. «Hágase tu voluntad», dignifica al creyente en cuanto 

a que obedece a Dios y, por ende, es merecedor de las bondades divinas. 3. «Damos 

hoy  el  pan  nuestro  de  cada  día»,  alimento  saludable  para  el  cristiano  tanto  el  pan 

sacramental como el terrenal para afrontar el mal: 1. «Perdona nuestras ofensas», el 

pecado. 2. «Y no nos dejes caer en la tentación», evitar ser vencido por la tentación. 

«líbranos del mal», se refiere a las penalidades de la vida cotidiana. 

Cf. 1 Tim 2, 4 

Cf. Jn 17, 10; Lc 15, 31 

Orellana  L.,  “Padre  Nuestro,  Resumen  de  todo  el  Evangelio”,  Editorial  CPL,  Barcelona, 

2017, p. 14. 

Cf.  Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el Evangelio”, Editorial CPL, Barcelona, 

2017, pp. 16-17. 

Es la manifestación del querer de Dios, porque es fuente y origen de la paternidad divina. Su 

obra Creadora es dádiva, es decir, «donación», ya que de Él emana todo, revelado 

definitivamente por Jesucristo en la Encarnación.    

Poulli J., “Dios Nuestro Padre. La revelación de Dios Padre y el Padre Nuestro”, Editorial 

Verbo Divino, Navarra, 1990, p. 12. 

Cf. ÉX 3, 13-14; Jn 17, 6.26 

Cf.   Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Editorial Editrice, Ciudad del Vaticano, 2007, p. 62-

[image: ]

63. 

Cf.    Orellana  L.,  “Padre  Nuestro,  Resumen  de  todo  el  EVANGELIO”,  Editorial  CPL, 

Barcelona, 2017, p. 22. Es la Palabra y el amor divino hechos carne. 

es la forma en la que Orígenes se refería al Reino de Dios en la persona de Jesús. 

Cf. Mt 6, 33 

Cf.  Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Librería Editrice, Ciudad del Vaticano, 2 007, p. 64.

Cf. 2 Re 2, 15 

Cf. Jn 4, 34; Mt 26, 39.42 

Cf.  Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Librería Editrice, Ciudad del Vaticano, 2007, p. 65-66. 

Cf. Ex 16, 16-22, 

Cf. Jn 13, 4-17 ; Lc 12,37 ; 17, 7-10 ; Mt 3,14; 23, 8-12. 

Cf. Lc 23, 34 

Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Librería Editrice, Ciudad del Vaticano, 2007, p. 68.

Cf. Is 53, 4-6. 

Cf. LC 6, 36-38. 

Cf. Orellana L., “Padre Nuestro, Resumen de todo el Evangelio”, Editorial CPL, Barcelona, 

2017, pp. 36-37. 

Cf. Ap. 2, 10 

Es  una  lucha  interior  y  personal,  pero  también  es  una  batalla  contra  las  cuestiones  que 

propone el mundo, rechazando la paternidad de Dios negando que Jesucristo es su 

Hijo.  

Cf.  Ratzinger J., “Jesús de Nazaret”, Librería Editrice, Ciudad del Vaticano, 2007, p. 69.

Papa Francisco, “Carta Apostólica Misera et Misericordia”, Roma, 2016, n. 3. Además cf. 

Flp 4, 4. 

Lc 23, 34. 

Cf. Lc 7, 36-50. 

Papa Francisco, “Carta Apostólica Misera et Misericordia”, Roma, 2016, n. 2.

Cf. Sal 85, 2-3; Miq 7, 19; Is 38, 17; Sal 103, 12. 

Cf. Jn 4, 14. 

Cf. Jn 3, 4.1 

Cf. Lc 23, 26. 

[image: ]

Cf. Lc 5, 1-11. 


index-7_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-5_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-4_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-6_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-8_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-12_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-13_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-11_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-26_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-1_2.jpg
AL
M

umanita






index-14_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-18_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-25_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-10_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-20_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-17_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-2_1.png
@. AT Esta obra esta bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional.





index-19_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-15_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-16_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-23_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-2_2.jpg
AL
M

umanita






index-9_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-22_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-21_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-3_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-1_1.png
@. AT Esta obra esta bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional.





index-24_1.png
0 Revista
Humanitas

~





