






NATURALEZA Y CULTURA, EN RELACIÓN CON EL 


PERSONALISMO 

  

NATURE AND CULTURE, IN RELATION TO PERSONALISM 


Fernando de Arnaiz Valdivia 

 Abogado, profesor y doctorando en Filosofía del Derecho 

 Universidad Complutense de Madrid 

 Madrid, España.  

  



Resumen:  El  objetivo  de  este  ensayo  es  explorar  la  relación  entre  los  conceptos  de  naturaleza  y cultura en relación con la persona, y cómo estos conceptos en conflicto pueden ser reconciliados a través del estudio de la naturaleza humana. Se rastreará el origen metafísico de estos conceptos y se analizará el proceso metodológico que ha llevado a múltiples malentendidos en su interpretación. A través de un análisis de la tradición clásica, incluyendo a pensadores como Aristóteles y Santo Tomás, y la filosofía personalista de Jacques Maritain, se examinarán cómo los cambios en estas estructuras de pensamiento afectan el concepto de naturaleza humana. Este estudio se realiza en el contexto de una crisis significativa en la concepción del ser y lo humano, subrayando la necesidad de un análisis profundo de estos conceptos desde sus raíces más profundas mediante la metafísica. 



Palabras clave: Naturaleza, Cultura, Persona, Metafísica, Antropología . 



Abstract: The objective of this  essay is to explore the relationship between the concepts of nature and culture in relation to the person, and how these conflicting concepts can be reconciled through the  study  of  human  nature.  The  metaphysical  origin  of  these  concepts  will  be  traced,  and  the methodological  process  that  has  led  to  multiple  misunderstandings  in  their  interpretation  will  be analyzed. Through an analysis of the classical tradition, including thinkers such as Aristotle and Saint Thomas Aquinas, and the personalist philosophy of Jacques Maritain, the changes in these structures of thought and their impact on the concept of human nature will be examined. This study is conducted in the context of a significant crisis in the conception of being and the human, highlighting the need for a deep analysis of these concepts from their deepest roots through metaphysics. 



Key Words: Nature, Culture, Person, Metaphysics, Anthropology. 



129 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  




 I. Introducción y Objetivo 

El objetivo de este ensayo consiste en abordar los términos de naturaleza y cultura en relación  con  la  persona,  conceptos  en  conflicto  que  solo  pueden  resolverse  mediante  un análisis del estudio de la naturaleza humana. Se ofrecerán algunas notas para clarificar esta situación  de  enfrentamiento  entre  naturaleza  y  cultura,  lo  cual  permitirá  sostener  la  tesis central  de  este  trabajo:  la  singular  conexión  que  ambos  conceptos  comparten  con  la conformación antropológica del concepto de persona. 

Se rastreará el origen metafísico de estos conceptos para analizar posteriormente el proceso metodológico que ha conducido a posibles malentendidos en el posicionamiento de las lógicas que operan bajo un tratamiento actualista. Asimismo, se señalarán los posibles errores  derivados  de  los  ligeros  desajustes  que  la  formulación  inicial  de  este  concepto fundamental  ha  experimentado  a  lo  largo  de  la  historia.  A  pesar  de  su  sutileza,  estos desajustes  tendrán  enormes  repercusiones.  Finalmente,  se  abordarán  las  implicaciones  de estas distorsiones conceptuales. 

Con esta metodología se analizará el concepto de naturaleza desde la tradición clásica, lo que implica recuperar el pensamiento de figuras como Aristóteles y Santo Tomás, así como explorar  sus  interpretaciones  en  la  filosofía  de  carácter  personalista,  en  particular  la desarrollada  por  Jacques  Maritain.  Este  análisis  requiere  afirmar  una  posición  ontológica fundamental: los cambios en estas estructuras de pensamiento, ya sea por interpretación libre o por necesidad histórica, repercuten directamente en el concepto de naturaleza humana y en su manifestación en la realidad. 

Bajo esta premisa, se avanzará en un contexto marcado por una crisis significativa en la concepción del ser, de la sustancia y por ende, de lo humano, lo cual evidencia la necesidad de  estudiar  estos  conceptos  desde  sus  raíces  más  profundas,  más  allá  de  los  enfoques puramente epistemológicos o gnoseológicos. Una vez cumplida esta primera tarea  —la de señalar con la mayor precisión posible los diversos sentidos que han adoptado los conceptos de naturaleza y cultura, así como su afectación respectiva a lo humano o a la persona—, en la segunda parte del escrito se explorarán diversos escenarios donde tienen lugar los debates sobre la aplicación del concepto de naturaleza. 

Este  análisis,  de  carácter  más  práctico,  mantiene  siempre  una  vinculación  con  lo teórico, ya que el ejercicio filosófico no puede prescindir de ninguna de estas dimensiones. 

A través del examen de estos debates, será posible retornar dialécticamente a los conceptos 130 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



repensados de manera lógica. Mediante este regreso, la lógica inicial adquirirá una mayor profundidad  de  sentido  en  la medida  en que  se  ahonda  en  su  ser.  Este  método  dialéctico resulta necesario para cualquier análisis filosófico que pretenda profundizar en conceptos de tal complejidad. 

Es  preciso  reconocer  que,  dadas  las  limitaciones  de  tiempo  y  espacio,  intentar repensar estos conceptos —abordados con gran sutileza y rigor por eminentes pensadores— 

podría  considerarse  una  osadía.  No  obstante,  el  mero  intento  y  la  disposición  para  ello constituyen una opción preferible a la aceptación acrítica de la crisis antes mencionada. 

II. El naturalismo y su concepto de naturaleza 

Este ensayo se inicia con el análisis del naturalismo de corte científico, su noción de naturaleza y, por consiguiente, de naturaleza humana, con el objetivo de examinar cómo se configura  y  posiciona  el  concepto  de  cultura.  Como  punto  de  partida,  resulta  pertinente ofrecer  una  noción  actual  de  naturaleza  que  permita  comprender  su  formación  en contraposición a lo cultural, así como las modificaciones que ambos conceptos experimentan en los diferentes sistemas filosóficos que se abordarán. Para ello, se considera fundamental citar  la  definición  propuesta  por  el  profesor  Mariano Artigas  en  su  obra “Filosofía  de  la Naturaleza” . 

 <<El sustantivo «naturaleza» tiene dos sentidos principales: por una parte, designa 

 «la naturaleza de algo» (es lo que denominaremos sentido metafísico), y por otra, indica «la Naturaleza» como el conjunto de los seres físicos (lo denominaremos sentido físico). En el primer sentido (metafísico) se habla de la «naturaleza de algo» para indicar lo característico de  ese  algo,  o  sea,  su  índole  propia,  lo  que  le  pertenece  de  tal  modo  que  sirve  para distinguirlo de todo lo demás… este concepto de naturaleza, porque no se limita a lo físico, material, corpóreo, sino que puede aplicarse también a lo espiritual y a lo sobrenatural1>  >. 

Este también se refiere al sentido físico del mismo: 

 <<Se habla de «la Naturaleza» para designar el conjunto de los seres y procesos naturales que, por lo general, vienen identifica dos con lo corpóreo o material. Aunque este sentido  es  suficientemente  claro  para  las  necesidades  del  lenguaje  ordinario,  plantea 1 Artigas, M. (2003).  Filosofía de la naturaleza (p. 38). EUNSA. 

131 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



 problemas si se intenta utilizarlo de modo riguroso, porque depende de qué se entienda por 

 «ser natural», o sea, del sentido que se dé al adjetivo «natural»2>  >. 

De esta definición se desprende una tesis fundamental: cualquier sistema filosófico que  no  abarque  la  realidad  en  sus  dos  dimensiones  mencionadas  reducirá  el  contenido disponible  para el  estudio  y  comprensión  tanto  de  la  naturaleza  como  de  la  cultura.  Esta última, entendida ya sea como perfeccionamiento de la naturaleza humana o como oposición surgida de alguna de estas esferas no consideradas, debe abordarse mediante una filosofía de la naturaleza fundamentada en la metafísica. 

 Se  comienza  con  la  disciplina  de  pensamiento  llamada  naturalismo  o  naturalismo metafísico ontológico que nos lleva a la idea de que solo existe un mundo, y este mundo consiste en objetos naturales que están sujetos a leyes. En términos negativos, el naturalismo niega la existencia de entidades sobrenaturales. 

Existen diversas formas de naturalismo. Esta corriente se originó en la Ilustración y se ha desarrollado desde las corrientes materialistas del siglo XIX hasta la teoría evolutiva del  siglo  XX.  Esta  última  unifica  los  conocimientos  de  las  ciencias  naturales  con  la concepción  del  mundo  naturalista.  Resulta  pertinente  citar  al  filósofo  naturalista  Martin Mahner el cual resume el pensamiento de esta época concretando que: 

“Según esta visión del mundo, el universo existe por sí mismo y precede a nuestro conocimiento.  Nada  ocurre  en  él  que  sea  anómalo;  en  otras  palabras,  el  mundo  es  real, increado y sigue las leyes naturales.  El naturalismo se enfrenta tanto a las teologías como a las filosofías idealistas o trascendentales, que consideran que la mente precede al mundo o al conocimiento (como en la filosofía kantiana)”3.  

Y  aunque  actualmente  la  mayoría  de  los  naturalistas  científicos,  admiten  que  la ciencia  no  puede  operar  sin  presupuestos  filosóficos,  ya  sean  de  tipo  epistemológicos  o metafísicos,  —aunque  algunos  científicos  adoptan  un  empirismo  ingenuo  que  excluye  la filosofía  —  otros  reconocen  que  el  naturalismo es  un  presupuesto  filosófico  fundamental 2 Artigas, M. (2003). Filosofía de la naturaleza (p. 39). EUNSA. 

3 Martin Mahner, Naturalismo: La metafísica de la ciencia (Pamplona: Laetoli, 2022), 11. 

132 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



para la ciencia. Este naturalismo se convierte en una metafísica de las ciencias naturales, ya que busca causas naturales para los efectos observados. 

En  la  actualidad,  la  mayoría  de  las  ontologías  modernas  adoptan  una  perspectiva naturalista, excluyendo componentes sobrenaturales. Esto se debe a que se considera que los elementos  sobrenaturales  son  superfluos  y  no  esenciales  para comprender  la  realidad.  En otras palabras, la ontología se limita a lo que abordan las teorías científicas, y la metafísica filosófica autónoma se percibe como innecesaria. 

Dentro  del  naturalismo  ontológico,  se  distinguen  dos  perspectivas:  el  naturalismo fuerte  y  el  naturalismo  débil. El  naturalismo  fuerte  afirma  que  solo  hay  un  único  mundo natural  donde  no  ocurren  eventos  anómalos  y  no  existe  espacio  para  lo  sobrenatural.  En contraste, el naturalismo débil sostiene que nuestro universo está cerrado causalmente y no interactúa con una posible dimensión adicional de la naturaleza. 

¿Y cómo define los fenómenos de carácter azaroso esta disciplina? Pues englobando este aspecto bajo dos tipos de situaciones en las que las normativas funcionan de diferente manera, existen normativas como las leyes estocásticas y probabilísticas. Los naturalistas argumentan que lo sobrenatural no actúa de manera caótica, ya que también se rige por ciertas regularidades no motrices. No obstante, surge una cuestión: ¿la distinción entre lo natural y lo sobrenatural no es inherentemente circular? Al definir lo sobrenatural como aquello que no es natural y viceversa, parece que entramos en un razonamiento circular. 

En resumen, lo natural es igual a lo material, o naturalismo igual a materialismo. Y 

¿cómo entiende este naturalismo la naturaleza humana? pues como el conjunto de tendencias físicas y biológicas que existen en el hombre con la particularidad de que reduce el hombre a  ese  conjunto  de  tendencias.  Es,  por  tanto,  una  posición  decididamente  materialista  que identifica la noción de naturaleza como conjunto de realidades materiales (el mundo natural) con la naturaleza humana. No habría ninguna diferencia esencial entre ambas. Por lo tanto, el  mundo  de  la  cultura  se  coloca  en  una  posición  opuesta  y  separada.  Es  decir,  en  total oposición comportándose como un ejemplo de dialéctica infinita. 





133 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



III. El mundo griego, lo aristotélico, de lo natural a lo humano. 

Es de sobra conocido que el concepto de naturaleza tiene origen griego. Este proviene de la palabra latina  natura, que es una traducción del griego  physis, un sustantivo cuya raíz significa nacer. Y es en el mundo griego, donde precisamente nace esta pregunta, la respuesta a la misma, daba sentido y significado de todo lo real, ejemplo de esto es el   arché4 de los presocráticos, que era el principio último que explicaba la totalidad de lo real. Posteriormente con Aristóteles y Platón la respuesta a la pregunta por lo que es la naturaleza va volviéndose más abstracta y compleja, esto es debido a la metafísica que desarrollan y a las herramientas lógicas que utilizan para la comprensión de la realidad. Por ejemplo, si nos volvemos ahora a la doctrina de Aristóteles, esta comienza por una crítica a la teoría de las ideas platónicas. 

Declarando que la metafísica  de Platón no sería suficiente o verdadera, ya que no es una ciencia propiamente dicha, sino una dialéctica la cual, no vuelve de las ideas lógicas a la realidad. Aristóteles, explica cómo la palabra ‘dialéctica’ conviene a un conocimiento de las cosas mediante entidades lógicas, es decir, merced a entes de razón que en el conocimiento de las cosas sustituyen a las causas reales. 

Pues bien, la metafísica de Platón es ciertamente una dialéctica en este sentido, y nos proporciona una explicación lógica y no real de las cosas, dado que toma los objetos bajo condiciones puramente lógicas. Estas ideas platónicas. son esencias separadas de las cosas. 

Por el contrario, en el método aristotélico, en lugar de ser una metafísica de lo trascendental como la de Platón, podría ser considerada una metafísica de lo real. Su objeto no es el Mundo de las ideas separadas, separados de las cosas. Su objeto el llamado ser en cuanto a ser, es el objeto de la metafísica, este se percibe de las cosas y no fuera de ellas. Y solo recurre a la herramienta  dialéctica  cuando  el  objeto  a  comprender  no  se  haya  en  la  experiencia,  esta dialéctica serviría a modo de herramienta lógica para dar sentido de aquello que no tenemos experiencia, este sentido que una vez ha informado el objeto, podría volver a lo real con  -

valga la redundancia- un sentido que lo informe para no vernos desnudos de filosofía. Por lo demás  con  este  modo  de  comprensión  de  lo  real,  se  tendrá  como  resultado  un  objeto  de estudio que puede existir en sujetos no sometidos al tiempo y a la mutación. 



4  ¹  Término  griego  (ἀρχή)  que  significa  ‘origen’,  ‘principio’  o  ‘fundamento’.  En  la  filosofía  presocrática, el  arché era el elemento primordial (como el agua o el aire) del que se derivaba toda la realidad. Más tarde, con Aristóteles,  el  concepto  evolucionó  para  designar  la  causa  primera  o  el  principio  explicativo  fundamental (Candel, 

1996). 

Candel, 

M. 

(1996).  Arché. 

En  Proyecto 

 Filosofía 

 en 

 español.  http://www.filosofia.org/enc/efa/arché.htm 

134 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



Esta situación que acabamos de señalar en el método de la metafísica determina un cambio en la concepción del conocimiento de la naturaleza. Después de esto, es posible un conocimiento  científico.  Una  ciencia  de  la  naturaleza  sensible,  de  la  mutación,  del movimiento, del devenir. Y este descubrimiento de Aristóteles nos permitirá dar cuenta del concepto de naturaleza.5 ¿Pero qué es lo Natural para Aristóteles? Y sobre todo que es lo natural en el sentido del ser humano. Aristóteles distingue “lo que es por naturaleza” y “lo que es según la naturaleza”. 

“Lo que es por naturaleza”: Se refiere a las características intrínsecas de un ser o cosa.  Estas  cualidades  son  inherentes  a  su  esencia  y  no  dependen  de  factores  externos. 

Aristóteles afirma que “la naturaleza es un principio y causa del movimiento o reposo en la cosa a la que pertenece primariamente y por sí misma”6.  

Y junto con lo que es por naturaleza encontramos: 

“Lo que es según la naturaleza”: Se refiere a cómo un ser se comporta o actúa de acuerdo  algo  con  su  naturaleza  específica.  Aristóteles consideraba  que  cada  ser  tiene  una finalidad  o  propósito  inherente,  y  actuar  según  esa  finalidad  es  vivir  de  acuerdo  con  su naturaleza.  Esta  concepción  la  podemos  encontrar  en:  “Ética  a  Nicómaco”  (Ética Nicomáquea), especialmente en los Libros I y VII. 

Trasladando esta distinción a la naturaleza humana esta estaría compuesta por aquello que es por naturaleza, comprendiendo todas las funciones del hombre que le son dadas, sus funciones vegetativas, las que implican cierta necesidad, pero que sin embargo no es preciso de su aprehensión. Ya que aquello que en el ser humano es, según la naturaleza, y es que esta naturaleza humana es capaz de adquirirlas, y teniendo el ser humano esta capacidad de aprensión  y  de  adquisición  de  nuevas  funciones,  una  vez  asimiladas,  estas  funcionan  de manera natural. Aristóteles engloba aquí la ética, la teorética o la política. Tiene sentido que, siendo el ser humano social por naturaleza, estas funciones sean adquiridas mediante esta segunda categoría. Cabe señalar que, una vez asimiladas, estas funciones operan al mismo nivel  que  las  anteriores,  si  bien  es  cierto  que  no  poseen  el  mismo  carácter  de  necesidad absoluta, sino lo que podría denominarse un grado de cuasi-necesidad.. 



5  Maritain,  J.  (1980).  Filosofía  de  la  naturaleza.  Ensayo  crítico  acerca  de  sus  límites  y  su  objeto.  Club  de Lectores. p. 22 

6 Aristóteles. (2016). Física (Libro II, capítulo 1, p. 512). Gredos. ISBN: 9788424932336, Colección: Bibl. 

Clásica Gredos (203). 

135 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



Y  todas  estas  funciones  son  adquiridas  a  través  del  hábito,  con  más  o  menos disposición convirtiéndose en virtud. ¿Y cuál señala Aristóteles que es el fin último de todo ser humano?, Aristóteles después de un análisis dialéctico que empieza analizando el fin a la luz de la naturaleza humana llega a la conclusión que el fin natural para la humanidad es ser feliz, la felicidad, esta felicidad que se alcanza por medio de una ética proporcionada a través de  la  virtud.  Como  puede  observarse,  esta  característica  se  encuentra  íntimamente relacionada con el concepto de naturaleza humana. 

En resumen, siendo el ser humano perteneciente a la naturaleza, con funciones que son  naturales  en  él,  también  podrá  adquirir  ciertas  funciones  que,  mediante  su perfeccionamiento a través de la virtud reiterada en el tiempo, podrá alcanzar la felicidad, que es lo mismo que decir que el ser humano se finaliza en el medio natural, tarea sin duda ardua y difícilmente realizable, de hecho, pero bajo la filosofía aristotélica finalizable, de derecho. Nos encontramos así con una naturaleza que no se deslinda de la sobrenaturaleza, sino que comprende ambas maneras de distinción ya sea a través del alma o a través del cuerpo. 

No habría como tal una naturaleza y una sobrenaturaleza en el ser humano, sino que siendo el alma entendida como una función puede verse al hombre a través de su Bios7  (βίος), o de su Logos8(λόγος): pero el ser humano es las dos distinciones, ya sea a través del alma logos o través del cuerpo Bios  (βίος),  Esto es lo que lógicamente llamamos una “distinción de razón racionante9 y metodológicamente estructurada mediante la analogía de proporción propia10 



7  La  palabra  “bios”  (βίος),  que  significa  vida,  aparece  en  varias  obras  de Aristóteles,  especialmente  en  sus escritos sobre biología y ética. Una de las menciones más conocidas se encuentra en su obra Ética a Nicómaco, en el Libro I, Capítulo 7 

8 Logos (λόγος): En la Ética a Nicómaco, Aristóteles argumenta que la virtud se encuentra en el equilibrio, alcanzado mediante el uso de la razón (logos). 

9 La distinción de razón  raciocinante o distinción de razón sin fundamento in re. Se refiere a conceptos que se diferencian en el pensamiento pero que, sin embargo, no tienen una base real en la realidad externa. Se trata de distinciones que hacemos en nuestra mente para entender mejor ciertos conceptos, pero que no corresponden a diferencias reales en el mundo (Fernández Rodríguez, 2010). 

10 Para entender mejor estos instrumentos lógicos estudiar la obra de José Carlos Muinelo Cobo, este aborda la analogía de proporción propia en el contexto de la filosofía aristotélica. Por ejemplo: Según él, la noción de bien, al igual que la de ser, es universalmente predicable y debe ser entendida de manera análoga, no unívoca ni  equívoca  (Muinelo  Cobo,  2011).  Esto  significa  que  el  bien  se  aplica  de  diferentes  maneras  según  las circunstancias, pero siempre manteniendo una relación proporcional que permite su comprensión en distintos contextos. 

136 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



¿Y dónde deja esta noción de naturaleza humana a la cultura? Aristóteles concibe la cultura como paideia, esto quiere decir todos los elementos de la formación que harían del individuo  una  persona  apta  para  ejercer  sus  deberes  cívicos.  El  concepto  de  paideía  está conformado por el conjunto de disciplinas que debían ser aprehendido por el individuo y pasar del mismo a la comunidad. Para los antiguos griegos, el proceso de crianza de los niños, entendida  como  la  transmisión  de  valores  (saber  ser)  y  saberes  técnicos  (saber  hacer) inherentes a la sociedad. En otras palabras, la cultura abarca tanto el conocimiento científico como una forma más amplia de educación y desarrollo humano. El ser humano mediante esta 

“segunda naturaleza”, moldea su ámbito social, y su ámbito subjetivo, cuando el ser humano, a partir de su primera naturaleza, va configurando en sí mismo un carácter o una que es fruto de sus diversos aprendizajes y experiencias, moldeando su comportamiento siendo igual de importante su naturaleza como lo que va desarrollando a través de esta segunda naturaleza, en la que se relaciona con lo llamado cultural, el cultivo de uno mismo. No contraponiéndose lo natural (dado como originario), con lo cultural –lo adquirido, lo aprendido-. 

Para  los  antiguos  griegos,  criar  a  los  niños  implicaba  transmitirles  tanto  valores morales como habilidades técnicas esenciales para la sociedad. La cultura, por tanto, incluye tanto el conocimiento científico como una educación más amplia y el desarrollo humano. A través  de  esta “segunda  naturaleza”,  el  ser  humano  moldea  su  entorno  social  y  subjetivo, desarrollando un carácter basado en sus aprendizajes y experiencias. Esta segunda naturaleza es tan importante como la primera, ya que ambas se complementan: lo natural y lo cultural no se oponen, sino que se desarrollan conjuntamente. 

“El humanismo clásico ve la educación y la cultura como una actualización de las potencialidades  naturales  inherentes  a  la  naturaleza  humana.  No  son  una  imposición artificial, sino actividades y conocimientos que, al igual que la agricultura, desarrollan las capacidades presentes en la naturaleza. Así, la cultura no se opone a la naturaleza, sino que la  potencia.  La  naturaleza  humana  y  la  cultura  evolucionan  juntas,  siguiendo  patrones repetidos a lo largo del tiempo.” (Alarcón, Alarcón, E. (2019). Naturaleza y cultura en santo Tomás de Aquino 79(3)) 







137 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



IV. La doctrina tomista y el personalismo en la naturaleza humana Cabe recordar que la naturaleza se define, tanto en la tradición clásica como en la filosofía medieval, como el primer principio del cual proceden las operaciones. Y por lo tanto todas las acciones vienen generadas por este principio y que sin embargo santo Tomás de Aquino transformará este principio de movimiento en una causa final, considerando a Dios como  causa  última  de  toda  operación,  delimitando  la  naturaleza  en  su  principio  de movimiento  y  en  su  causa  final,  determinando  también  todo  límite  a  la  posibilidad  de transformación de la naturaleza humana. Donde Aristóteles denomina a la naturaleza como un  principio  o  de  donde  algo  procede,  Santo  Tomás  empieza  a  hacer  determinadas precisiones. Santo Tomás de Aquino define la naturaleza como “el principio de movimiento y reposo que está en un sujeto 11” . Completa esta definición en el libro siguiente, añadiendo que “tal principio es primero y per se, no accidental 12” . 

Excluyendo de la definición a los entes accidentales y a los casuales, la naturaleza es intrínseca y conveniente a la esencia de una sustancia primera, al individuo singular cuya esencia está compuesta de materia y forma (de manera intrínseca) y de potencia y acto (de manera  extrínseca),  todo  ello  conformado  por  una  forma  espiritual  dotada  de  intelecto  y voluntad. La sustancia primera se identifica con lo que posee acto de ser, que es la forma substancial  que,  junto  con  la  materia,  constituyen  la  esencia  o  naturaleza,  es  decir,  la sustancia. 

De aquí que, en Santo Tomás, defina la naturaleza humana como sustancia primera y principio  de  operaciones  y  de  movimiento.  Esta  sustancia  compuesta  de  materia  y  forma espiritual es lo que hará que al hombre ascienda al estatus de persona. Santo Tomás, al igual que Boecio, define a la persona como: “substancia individual de naturaleza racional 13” . De allí que la naturaleza humana, como principio de movimiento intrínseco en el hombre, siendo este sustancia primera -es decir, persona- compuesta de materia y forma espiritual y racional, será capaz de transformarse a sí mismo y de transformar su entorno, pero dentro de los límites marcados  por  su  propia  naturaleza.  Cabe  también  señalar  que,  en  esta  definición  de racionalidad con su propia actividad de inteligir, Santo Tomás destaca la primacía del ser 11 (Tomás de Aquino, In II Phys., I. n.5) 

12 (Tomás de Aquino, In II Phys., I. n.5) 

13 Boecio. (1918). Liber De Persona et Duabus Naturis Contra Eutychen et Nestorium. En H. F. Stewart (Ed.), Theological Tractates and the Consolation of Philosophy (pp. 1337-1354). Harvard University Press 138 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



sobre el inteligir. El acto de inteligir no define la humanidad, ya que este es accidental y no sustancial. Como puede observarse, el objeto de estudio de la naturaleza humana no resulta sencillo, pues cabe afirmar que, en el modo constitutivo de ser del hombre, en su esencia o naturaleza,  se  da  una  apertura  a  lo  cultural  por  la  presencia  de  la  racionalidad,  de  la inteligencia  y  de  la  voluntad  o  de  la  libertad.  De  manera  que  la  cultura,  en  cierto  modo, representa  la culminación  y  el  perfeccionamiento  de la  naturaleza  humana.  Y  es  en  estas aperturas al perfeccionamiento donde llegamos a la reflexión al. respecto de la naturaleza y cultura bajo el pensamiento de, santo Tomás de Aquino. Para él, lo que hoy llamaríamos 

“cultural” es el desarrollo de la naturaleza, siendo esta una capacidad de la razón humana. 

De  esto  se entiende  que  la mejor  cultura  es  la  que más  se acerca  a esa  naturaleza humana. Recordando que lo más natural en el ser humano es lo más conforme a sus facultades y  fines. Ahí  radica  una  clave  fundamental  de  la  relación  entre  naturaleza  y  cultura  en  el pensamiento de Tomás de Aquino: la mejor cultura es la que desarrolla lo mejor en el hombre, a saber, lo que más contribuye a mejorar su vida. Pero, aunque pareciera ser que hay una identidad  entre  la  noción  de  cultura  y  naturaleza  del  mundo  antiguo  o Aristóteles  con  el pensamiento Tomista, esto no es así, En efecto, el tomismo introduce un matiz sumamente sutil dentro de esta proporción propia, característica del pensamiento aristotélico. Como bien demuestra en su sistema filosófico el profesor Muinelo (Cobo, 2025), el tomismo establece una  relación  de  participación  atributiva  que  presupone  un  primer  analogado  de  carácter subsistente: Dios. En este marco, Santo Tomás concibe la sustancia a través del compuesto y la forma, otorgando a esta última un carácter subsistente. Así, el alma ( mens espiritual) se considera subsistente en relación con el alma unida al cuerpo. 

Ya que el alma unida al cuerpo tiene el carácter biológico Y esta se encarga de lo sensitivo.  Pero  la  mens  el  alma  según  era  el  cuerpo  en  él  viviente.  Un  viviente  que  está formado por lo biológico y por lo divino y lo divino es subsistente respecto del cuerpo, esta subsistencia del alma que subsiste al cuerpo se podrá inmortalizar. La forma subsistente es sustancia,  pero  esta  sustancia  individual  se  le  añade  algo,  que  es  esta  materia  signata cuantitativa. La cual es límite para cualquier tipo de conocimiento, representando el misterio. 

Así es como en el esquema tomista aparece una desproporción entre la forma que es sustancia y la sustancia individual, ya que a esta se le añade algo. Esta desproporción entre la sustancia formal en la sustancia del compuesto va a reclamar una serie de virtudes que se 139 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



añaden  para  conocer la  sustancia en  sí  misma.  En  una  de  las  sesiones  del  Seminario  que imparte José Carlos Muinelo Cobo nos aclara este matiz añadido por la filosofía tomista de esta manera: 

 “Este conocimiento que aparece en forma del llamado misterio, este misterio aparece cuando se le añade la materia a la sustancia individual, así la sustancia individuada por la materia  no  se  puede  conocer  mediante  la  razón,  no  cabe  dar  razón  de  la  sustancia individuada por la materia Santo Tomás nos presenta la realidad formada por un mundo creado y otro increado y lo creado participa de lo increado, y es solo mediante las virtudes de lo increado como puedo llegar de una a otra14” . 

Este orden de carácter teológico que presenta santo Tomás, donde el ser humano tiene un alma limitada por el cuerpo, la naturaleza se sublima y junto con la naturaleza existe la sobrenaturaleza. La gracia sale al auxilio de la naturaleza, esta gracia la administra la iglesia por vía sacramental, ya que será por medio de ella en forma de puente para trascender del orden natural al sobrenatural. La Naturaleza humana estará separada por un  bios y un  logos, este segundo representado por el mundo increado, con lo cual la cultura que representa a este logos tendrá un carácter espiritual, ya no es posible finalizarse por naturaleza y las virtudes propias de esta naturaleza, sino que es preciso que el ser humano se finalice mediante las virtudes teologales, alcanzando la beatitud. El amor a través de la virtud de la caridad. Es la virtud por la que se puede alcanzar la beatitud. Este esquema añade algo a la cultura, así como lo hacía a la naturaleza y al hombre. El carácter espiritual. 

El personalismo aún siguiendo una línea tomista con respecto a la naturaleza humana y por lo tanto a la conceptualización sobre la cultura, cabe destacar dos aspectos importantes: la importancia que le da al dinamismo de la persona y al misterio asociado al espíritu., todo ello estará iluminado por una moral.  Ya que la infinitud de este espíritu vuelve infinita en cierta manera, indetermina en el ser humano la misma vida de los sentidos y los instintos, que no puede encontrar su punto de fijación natural, de ahí que cobre suma importancia la moral.  El  hombre  verdadera  y  plenamente  natural,  no  es  el  hombre  de  la  naturaleza,  las virtudes humanas deben ser completadas por las morales, ya que el individuo no llega a ser persona sino es a través de este espíritu que se rige mediante la moral, el peligro de regirse 14 Muinelo Cobo, J. C. (2023). De la Metafísica a la Política. Seminario de Metafísica, Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED), Madrid. 

140 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



solo  mediante  esa  parte  que  nos  distingue  como  individuo,  podría  ser  desviado  hacia  las pasiones, la materia que les es propia en tanto que individuo. El hombre no obtiene su verdad sino  al  ser  modelado  y  ella  no  reina  en  nuestra  vida  sino  por  medio  de  los  dones sobrenaturales; y por un trabajo de libertad; Siendo así que el personalismo entiende que la llamada vida propiamente humana, comprende, no solamente el desarrollo material necesario y  suficiente  para  permitirnos  llevar  una  vida  recta  en  este  mundo,  sino  y  sobre  todo,  el desarrollo moral, el desarrollo de las actividades especulativas y de las actividades prácticas (ya sean artísticas o éticas) que merece ser llamado con propiedad un desarrollo humano. 

Comprende que la cultura, es sinónimo de la civilización, pero estas pertenecen por sí mismas al medio temporal, el llamado orden natural. 

Citando al filósofo personalista Jacques Maritain:  

 “Cultivar un campo es provocar, por medio de un trabajo humano, que la naturaleza produzca frutos que no habría podido producir por sí sola, pues lo que ella produce por sí sola es una vegetación “salvaje”. Siendo el hombre un espíritu animador de una carne, su naturaleza es en sí misma una naturaleza progresiva. El trabajo de la razón y de las virtudes es natural en el sentido de su conformidad a las inclinaciones esenciales de la naturaleza humana, y pone en juego los resortes esenciales de ésta. No es natural en el sentido de que no es producido totalmente por la naturaleza; se añade a lo que la naturaleza considerada sin ese trabajo de la razón, reducida por consecuencia a las energías de orden sensitivo y a los  instintos,  o  considerada  antes  de  ese  trabajo  de  la  razón,  es  decir  en  un  estado  de involución como embrionario y de primitivismo, produce por sí misma y sin ayuda alguna”15.  

El análisis de la cita permite identificar los elementos centrales que el personalismo enfatiza para una adecuada comprensión de la naturaleza humana y, consecuentemente, de una  visión  de  la  cultura  coherente  con  esta.  Dicha  visión  puede  caracterizarse  como  una cultura natural pero humanista, en la cual el ejercicio de la razón y las virtudes —propias del orden  natural—  opera  primordialmente al  servicio  del  espíritu  y  la libertad.  Este  proceso convierte  la  obra  natural  en  parte  constitutiva  de  la  naturaleza  humana,  al  incorporar  un carácter civilizatorio y moral. Como señala el filósofo Jacques Maritain, en el sentido más 15 Maritain, J. (1930). Religión y cultura. En esta obra, publicada en 1930, Maritain comenzó, según lo explicó posteriormente, a abordar los problemas de la filosofía política. Allí introduce los temas que desarrollaría en profundidad en Humanismo Integral (Maritain, 1930) 

141 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



auténtico,  una  civilización  solo  alcanza  su  plenitud  cuando  se  configura  a  través  de  una cultura verdaderamente humana, es decir, predominantemente intelectual, moral y espiritual. 

Por tanto, el orden natural y su desarrollo en el mismo debe estar subordinada a la vida  eterna,  como  un  fin  intermediario  del  fin  último.  Como  un  peregrinaje,  pero  con  la conciencia  civilizatoria en  ese  peregrinaje.  En  este  personalismo  serán  imprescindibles  la amistad en el medio natural y las virtudes políticas naturales, siendo como en la antigüedad la  amistad  una  preparación  para la  política.  Pero  estas  virtudes  no caminan  solas,  ya  que deben ser guiadas por las virtudes morales que en la cúspide son informadas por la caridad, solo así se podrá obrar lo más rectamente posible para llegar al orden sobrenatural, citando al pensador Juan Manuel de Burgos: 

 “Sin duda ella debe ser subordinada a la vida eterna, como un fin intermediario del fin  último.  Y  de  esta  subordinación  a  un  fin  superior  ella  recibe  una  super-elevación intrínseca en su propio orden: una civilización cristiana tiene medidas más altas, un punto terrenal  más  perfecto  que  el  de  una  civilización  pagana;  si  se  reflexiona  que  la  amistad natural y las virtudes políticas naturales que ella pone en actividad requieren normalmente ser  informadas  por  las  virtudes  morales  infusas  y  por  la  caridad,  se  comprende  que  las supremas  regulaciones  morales  gracias  a  las  cuales  ella  cumple  su  obra  terrenal desembocan en el orden sobrenatural”. 

En resumen, de esta naturaleza humanista propias de la persona, se deduce que la cultura, aunque es algo natural en el ser humano debe estar subordinada, esta debe tener un alto contenido religioso y siempre debe de ser moralmente correcta. Se entiende que, si la cultura tiene un papel principalmente civilizatorio, esta cultura debe estar medida por una moral cristiana con la finalidad de una vida eterna. 

V. El culturalismo: la cultura desde diferentes perspectivas La posición culturalista parece identificarse con la filosofía naturalista en lo que se refiere al modo de poder convivir, ya que entiende la naturaleza como simple biología y deja para su ejercicio todo lo que conlleva la naturaleza humana. Y es más, se opone en la mayoría de  los  casos  argumentando  que  esta  naturaleza  biológica  solo  es  normativa  en  cuanto científica.  Siendo  una  oposición  claramente  contradictoria,  ya  que  se  admiten  las  leyes naturales, pero a la vez estas no limitan la naturaleza humana, ni siquiera sirve para definir ningún aspecto cultural. 

142 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



Lo que define al ser humano es la total libertad, sin determinación ni limite, la, y la superación de esta a través de la técnica o la ideología, lo cultural es más natural que lo dado. 

En palabras de Juan Manuel Burgos en su obra Repensar la Naturaleza Humana, para cierto culturalismo: 

 “Lo  propio  de  la  persona  humana  es  la  libertad  y  la  creatividad,  la  cultura  y  la historicidad, el dominio de sí y la auto determinación, cualidades, todas ellas, que sólo se pueden ejercitar en la superación y/o oposición a una naturaleza biologicista y, por tanto, determinista. El hombre, en definitiva, tiene naturaleza, pero es cultura y, por lo tanto, puede usar  su  naturaleza  como  le  parezca  conveniente  ya  que  ésta  no  es,  especialmente  en  las versiones más extremas”.  

Por ello todo lo que se identifique como algo natural o preconstituido se considerará un obstáculo para toda esta corriente que, poniendo al frente un concepto oscuro de libertad, lo auparía consiguiendo que el individuo sea dueño de sí mismo y de su destino. 

Esta cultura que pretende traspasar las barreras de lo subjetivo, como un concepto que eleva al hombre, lo democratiza y lo perfecciona, se utilizará de manera objetiva para medir cualquier aspecto de la vida, Como bien señalará el filósofo español Gustavo Bueno, este concepto más que aclarar oscurece todo lo que cubre. Hasta el punto de que será requisito necesario, o gracias al cual una supuesta nación tendrá derecho a autodeterminarse como un supuesto estado. Imitando el concepto cristiano de la gracia, esta cultura elevará cualquier cosa bajo la cual sea revestida bajo el manto de la cultura. 

 “La cultura frente a la naturaleza, equivaldría a algo así como al hombre frente al mundo natural (cosas inorgánicas, vegetales, animales). El hombre (se presupondrá) es el 

 «ser  cultural»  -y  la  cultura  se  definirá,  a  su  vez,  por  el  hombre  (los  componentes  no culturales del hombre  -físicos, fisiológicos, incluso psicológicos). «La cultura (decía, por ejemplo, Kroeber) es el producto especial y exclusivo del hombre y es la cualidad que lo distingue en el cosmos»16”.  

Siendo así que el concepto de cultura objetiva es transmitida y utilizada de manera funcional  y  avanza  conquistando  todo  sin  obstáculos,  a  modo  de  una  idea  que  parece imparable debido al impulso que le proporciona la libertad entendida como causa eficiente y 16 Bueno, G. (1978, octubre 25). Cultura. La Nueva España. 

143 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



final. La cultura no es vista como algo positivo por los objetos que la conforman, sino que es la propia idea de cultura que hace positivo sus objetos. 

 “La «Cultura» tiene que ver con lo que es más valioso (sólo de vez en cuando la cultura adquirirá la condición de un contravalor, de un valor negativo para el hombre), con lo más noble y espiritual: con un «Reino de la Cultura», por el que es preciso luchar, para defenderlo de las constantes amenazas procedentes del «Reino de la Naturaleza»17”.   

Sin embargo, también existen otros planteamientos que, conscientes del peligro que entraña mantener la cultura como campo objetivo, aceptan el riesgo, estudiando las fronteras de manera milimétrica y planteando soluciones intermedias. Este es el caso del doctor en Filosofía y Derecho de la Universidad Complutense de Madrid, José María Carabante, quien en  su  ensayo   “La  Suerte  de  la  Cultura”   nos  advierte  de  las  consecuencias  que  conlleva separar la naturaleza humana de la cultura, ya sea para relegarla a una mera distracción o para utilizarla como un medio para fines heterogéneos y desconectados de lo que realmente es la cultura. 

 “Se ha dicho, en este sentido, que la cultura conforma una “segunda naturaleza”, es decir,  lo  que  se  decanta  en  ese  largo  proceso  de  formación  o  aprendizaje  en  el  que  nos imbuimos, como seres individuales y en calidad de miembros de nuestra especie. La cultura es, a fin de cuentas, la realización de una promesa, la florescencia de lo que se encuentra latente o in nuce en nuestras vísceras”18.   

Y es que, ante un panorama donde el ser entra en crisis, todo lo relacionado con la persona será automáticamente reducida a un conjunto de acciones que estén relacionadas con medios respecto a fines, con lo utilitario. Un espíritu que solo quiere oír hablar de la cultura cuando le valga como placebo, ante una necesidad de reducir la constante estimulación que sufrimos ante la exposición de los  sentidos.  Este bombardeo sensorial a la par que sentimental nos  deja  un  espíritu  que  solo  le  es  posible  comunicarse  en  clave  de  hastío,  agotamiento, enfermedad, que tan solo puede aspirar a las denominadas éticas basada en los cuidados .” Y 

 de  la  misma  manera  que  el  cuerpo  lucha  y  muere  por  la  acción  de  los  virus,  también  el 17 Bueno, G. (1992, febrero 8). ¿Qué queremos decir cuando hablamos de Cultura?  Diario 16, Culturas, nº 336, pp. I y III. 

18 Carabante, J. M. (2021). La suerte de la cultura: Hacia una reconstrucción de la cultura y del hombre (Ensayo nº 28). Ensayo. 

144 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



 espíritu puede enfermar, poniendo en peligro nuestro ser, nuestra condición”. 

   Prueba  de  ello  es  el  auge  de  la autoayuda,  claro  síntoma  de  una  hipertrofia  de la técnica y de un abandono de la filosofía .  A fin de cuentas, una naturaleza humana en continuo repliegue, que no encuentra las energías heroicas necesarias para desarrollarse de manera plena y que solo la verdadera cultura, puede devolver al ser su alimento para desarrollar su actividad que le es intrínseca. La cultura humana, asociada a las potencialidades humanas que solo con el ánimo de espíritu le es posible actualizar. 

El profesor encuentra un posible punto medio para el desarrollo de la cultura en la naturaleza humana, hereda las nociones clásicas y las características propias del tomismo, no dejando de lado el punto de vista del personalismo, la libertad, asociada a la apertura de la persona por medio del espíritu y la necesidad de una moral que mida los límites con los que la cultura debe “hacer mundo”. 

         VI. Conflicto, debate y posibles soluciones 

Una vez definida la naturaleza desde estas tres perspectivas filosóficas, y precisado el papel de la cultura en sus respectivos marcos lógicos, procede ahora sintetizar los términos del debate, a fin de que este análisis constituya una aportación reflexiva. Siendo la filosofía naturalista una corriente que concibe la naturaleza humana, como el conjunto de tendencias físicas y biológicas que existen en el hombre y reduciendo a este a las mismas. Es importante que la filosofía de la naturaleza tenga en cuenta los conocimientos y fenómenos a los cuales tiene mediante accesos a la naturaleza la ciencia experimental. Pero su enfoque deja de lado nociones  importantes  que  la  filosofía  debe  explorar,  tales  como  las  causas  últimas  y  sus posibles explicaciones generales y no dejar abandonados conceptos que pueden ser de ayuda para el avance o las explicaciones de las mismas, por ejemplo, los conceptos de substancia y ente asociados a la subsistencia o de acto y potencia, útiles para explicar el dinamismo de la misma. Esta generalidad de las causas primeras y de los fines últimos solo son posible en una filosofía de la ciencia que explore la Metafísica. 

Pero  al  considerar  únicamente  los  fenómenos  experimentales  o  materiales,  solo quedaría un mundo material como mundo propiamente natural. De lo anterior se deduce que, si la naturaleza humana se reduce exclusivamente a dicha dimensión, el sistema resultante o bien  no  se  pronuncia  sobre  la  cultura  o  bien  la  excluye  de  su  observación.  Este  vacío conceptual permite que el culturalismo ocupe inmediatamente ese espacio no objetado y se constituya como posición antagónica. La importancia de una filosofía de la naturaleza que 145 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



incluya un tratamiento metafísico sirve para evitar el riesgo de una reducción de la realidad a los meros métodos y resultados científicos, los cuales, fuera de su ámbito específico, pueden conducir  a  interpretaciones  equívocas,  tal  como  ha  sucedido  a  lo  largo  de  la  historia  en múltiples ocasiones. 

La  posición  clásica,  por  el  contrario,  integra  en  la  naturaleza  humana  todas  las tendencias  de  la  persona  —tanto  las  físico-biológicas  como  las  espirituales—, comprendiéndolas  como  una  unidad  indivisible  de  βίος  (bios)  y  λόγος  (logos).  Esta perspectiva integradora concibe las realidades humanas en su totalidad, reconociendo que el hombre, mediante el desarrollo de su segunda naturaleza, puede expandir sus horizontes a través  de  este  mismo  principio  de  actualización  que  tiene  como  horizonte  la  segunda naturaleza. Cabe señalar que la realización concreta de este planteamiento encuentra serias dificultades  en  el  marco  ideológico  actual,  donde  predominan  enfoques  que  no  suelen compatibilizar con una visión integral de la naturaleza humana. 

La visión aristotélica puede arrojar mucha luz en cuanto a los avances de la filosofía de  la  naturaleza,  a  la  ciencia,  y  la  correcta  definición  del  marco  cultural.  Se  trata  de  dar categorías metafísicas a lo que denominamos modos de ser de lo natural mediante la teorética y los fenómenos venidos de la experiencia que nos va ofreciendo el mundo. La filosofía de la naturaleza aristotélica al empezar su análisis por una experiencia ordinaria, parte de una realidad mundana entendiendo las sustancias desde sus modos de ser y analizadas de manera causal, sin reducir a una sola los fenómenos, que por otra parte entiende su dinamismo y su estructura, características compatibles con la ciencia actual, incluso la idea de función y de finalidad podría dar luz a cierta franjas de oscuridad en lo que respecta a la naturaleza, esta entendida de manera general, concreta y antropológica. Siendo así que las ideas centrales de esta filosofía natural pueden formar un sistema de ideas que permitan conectar la naturaleza, la metafísica y la cultura. 

La posición tomista, en parte, recoge el sentido de naturaleza aristotélica, este recoge el testigo y le da una dimensión teológica propia del contexto histórico. Añade o sustituyo la eternidad  del  universo  por  una  metafísica  de  carácter  creacionista,  pone  el  foco  en  la existencia como acto de ser. Y establece a Dios como causa eficiente de la naturaleza y causa final de la misma. Actuando de causa ejemplar de la cual se participa en mayor o menor medida, o causa final-tendencial. El tomismo propone un modelo de la naturaleza que es a la 146 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



vez dinámica, porque conserva cierta libertad de los seres a la hora de obrar y a la vez una tendencia que hace que la naturaleza misma conserve en Dios su finalidad. Si bien estas ideas son compatibles con una filosofía de la naturaleza actual, deberían de integrarse formando una  síntesis  entre  los  conocimientos  científicos  presentes  y  la  metafísica  que  plantea.  No obstante, cabe plantear una dificultad en esta reformulación de la metafísica aristotélica, si bien el sistema tomista toma el concepto aristotélico de naturaleza, no lo respeta ya que para su reformulación la naturaleza es sublimada apareciendo junto con ella una sobrenaturaleza, esto hace que se añadan también una serie de virtudes teologales, así como una moral que debe dar medida a un mundo creado desde uno increado. 

Una visión donde la naturaleza humana participa de la naturaleza divina. Esto nos lleva  al  papel  que  ocupa  la  cultura  en  este  sistema.  Siendo  la  misma  algo  enfocado  a  la perfección natural, dando una importancia a la realidad creada, pero en mediada que participe de la increada. La iglesia, los sacramentos y la vida recta al servicio de una moral, como consecuencia  de  ello  deja  a  la  filosofía  como  instrumento  de  la  teología  para  un perfeccionamiento de este sistema. Esta posición cuenta con el problema de la posibilidad de asociación  de  lo  cultural  a  lo  espiritual  y  por  ende  con  la  posibilidad  de  asociación  a  lo religioso, siendo solo posible el sistema tomista en un mundo que entienda la religión, la moral y Dios como medida, causa eficiente, causa final y por supuesto causa ejemplar. 

En la filosofía de la naturaleza humanista de carácter personalista, que, si bien sigue la corriente tomista en sus conceptos base, establece el foco en el dinamismo de la persona, esta persona, que es también individuo, debe, a través de la libertad, ir haciéndose persona. 

De este modo, la persona y su dinamismo se erigen como los conceptos clave que conforman una  naturaleza  humanista  de  corte  personalista  y  existencial.  Este  edificio  conceptual descansa sobre un esquema lógico y metodológico preciso, que revela una estructura de tipo atributivo (la persona como sujeto de propiedades), intrínseco (la dignidad le es inherente) y participativo (su ser depende de su relación con Dios). Dicha estructura metafísica es la que da  forma  a  la  cultura,  entendida  como  un  logro  civilizatorio.  Si  bien  la  tendencia  a  crear cultura  es  natural  en  el  ser  humano,  solo  puede  recibir  propiamente  este  nombre  cuando alcanza un grado elevado de desarrollo. Y este desarrollo, a su vez, solo es posible bajo la guía y el límite que provee una moral de raíz cristiana. Esta corriente filosófica encuentra su plasmación  práctica  en  la  doctrina  de  los Derechos  Humanos,  cuya  piedra  angular  es 147 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



la dignidad inviolable de la persona. Sin embargo, este edificio jurídico y moral presenta una  vulnerabilidad  fundamental:  su  solidez  depende  por  completo  de  la  vigencia  de  su contenido  moral.  Si  este  fundamento  desaparece  o  es  negado,  los  pilares  de  la  dignidad humana se vuelven extremadamente difíciles de argumentar, comprometiendo así la propia materialización de estos derechos. 

En conclusión, dada la profundidad y complejidad de esta cuestión, cabe señalar que, independientemente del concepto de naturaleza que se adopte, la tarea del filósofo consiste en identificar las lógicas subyacentes para comprender cómo está construido cada sistema, es decir, determinar la metodología empleada con el fin de dilucidar el tipo de filosofía que se  presenta.  De  este  modo,  resulta  posible  optar  por  aquel  sistema  que  demuestre  mayor capacidad para comprender la realidad y, con independencia de las ideologías predominantes, ofrecer respuestas a los problemas que puedan derivarse tanto de una univocidad focalizada, como de una equivocidad relativista, infinita. Solo queda señalar que, investigaciones de este calado, fundadas en la filosofía primera —ya sea de corte clásico como la aristotélica-tomista o contemporánea como el personalismo de Maritain— suelen tacharse de poco prácticas dado su grado de abstracción. "Sin embargo, este análisis metafísico no solo constituye el método filosófico  por  excelencia,  sino  que  se  revela  indispensable  para  abordar  los  problemas actuales. Si no nos remontamos a las preguntas últimas sobre el ser y al examen de las causas primeras y últimas, nuestros estudios podrán tener un valor epistemológico o técnico, pero habrán abandonado el terreno específico de la filosofía: el de la filosofía primera. Lejos de ser una mera especulación, es este enfoque el único capaz de iluminar desafíos urgentes de nuestra época, como la fundamentación de una bioética ambiental sólida. Como bien señala el profesor J. Carabante:  “De hecho, la importancia de repensar la naturaleza se pone de manifiesto en la preocupación actual por el medio ambiente y exige respuestas de índole metafísica,  no  solo  científica.  Reflexionar  nuevamente  sobre  Maritain  puede  ayudar  a 

 ello19".   





 



19 Carabante, J. M. (2024). Derecho al medio ambiente. Historia y fundamentos. En A. Navarro (Ed.),  Derecho, justicia y sostenibilidad ambiental (pp. 21 y ss.). Pamplona: Aranzadi. 

148 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  






Referencias 

Alarcón, E. (2019). Naturaleza y cultura en santo Tomás de Aquino. Revista Española de Teología, 79(3), 397-405. 

Aquino,  S.  T.  (1274). Suma  Teológica (Artículo  3:  El  nombre  persona).  Madrid:  Autores Cristianos. 

Aquino, S. T. (2019). De Trinitate (4ª ed.). Salamanca: Autores Cristianos. 

Aristóteles. (1981). Metafísica. Barcelona. 

Aristóteles. (2011). Acerca del Alma. Barcelona. 

Aristóteles. (2011). Ética a Nicómaco. Barcelona: RBA. 

Aristóteles. (2011). Física. Barcelona. 

Artigas, M. (2003). Filosofía de la naturaleza. EUNSA. 

Boecio. (1996). Del De Trinitate De Boecio Santo Tomás De Aquino. Public Domain. 

Bueno, G. (1996). El sentido de la vida: Seis lecturas de filosofía moral. Oviedo: Pentalfa Ediciones. 

Burgos, M. J. (2007). Repensar la naturaleza humana (1ª ed., 1ª imp.). Eunsa, Siglo XXI. 

Carabante, J. M. (2023). Ética y Derecho. Seminario de Filosofía del Derecho, Universidad Complutense de Madrid, Madrid. 

Carabante, J. M. (2021). La Suerte de la Cultura. Editorial La Huerta Grande. 

Carabante,  J.  M.  (2023).  La  ética  del  cuidado:  Desafíos  y  paradojas. Persona  y  Derecho: Revista de Fundamentación de las Instituciones Jurídicas y de Derechos Humanos. 

Carabante, J. M. (2024). Derecho al medio ambiente. Historia y fundamentos. En A. Navarro (Ed.), Derecho,  justicia  y  sostenibilidad  ambiental (pp.  21  y  ss.).  Pamplona: Aranzadi. 

Muinelo Cobo, J. C. (2011). La invención del derecho en Aristóteles. Dykinson. 

Muinelo  Cobo,  J.  C.  (2023).  De  la  Metafísica  a  la  Política.  Seminario  de  Metafísica, Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED), Madrid. 

Muinelo Cobo, J. C. (2025). La estructura homeostática de la filosofía. Dykinson. 

Fernández  Rodríguez,  J.  L.  (2010). Philosophica:  Enciclopedia  filosófica.  Obtenido  de http://www.philosophica.info/archivo/2010/voces/ente_de_razon/Ente_de_razon.ht ml 

Kant, I. (2013). Crítica de la razón pura. Madrid: Taurus. 

149 





REV. HUMANITAS, 2025, 23: pp. 129-150, ISSN 1659-1852  



Mahner, M. (2022). Naturalismo. En M. Mahner, Naturalismo (p. 11). Pamplona: Laetoli. 

Maritain, 

J. 

(1930). Religión 

y 

cultura. 

Obtenido 

de 

https://www.jacquesmaritain.com/pdf/12_FyR/01_FR_RelCul.pdf?link=01_FR_Rel Cul.pdf 

Maritain,  J.  (1947). Los  grados  del  saber:  Distinguir  para  unir.  Buenos  Aires:  Club  de Lectores. 

Maritain,  J.  (1962). El  Orden  de  los  Conceptos/Lógica  Forma.  Buenos  Aires:  Club  de Lectores. (Traductores: Gilberte Motteau, Mariano Arguello). 

Maritain,  J.  (1980). Filosofía  de  la  naturaleza:  Ensayo  crítico  acerca  de  sus  límites  y  su objeto. Buenos Aires: Club de Lectores. 

Maritain,  J.  (1984).  Para  una  filosofía  de  la  persona  humana.  En  J.  Maritain, Para  una filosofía de la persona humana. 

Maritain, J. (1999). Humanismo integral. Biblioteca Palabra. 

Maritain, J. (2002). El hombre y el Estado (2ª ed.). Encuentro. 

Maritain, J. (2023). El Hombre y el Estado. En J. Maritain, El Hombre y el Estado (p. 88). 

Madrid: Encuentro. 

Moreno,  F.  (s.f.).  La  oposición  entre  naturaleza  y  cultura:  Un  malentendido  histórico. 

Instituto «Jacques Maritain». 

Muinelo  Cobo,  J.  C.  (2011).  Vlex.  En  J.  C.  Muinelo  Cobo, La  invención  del  derecho  en Aristóteles (pp. 47-87). Madrid: Dykinson. 











150 







index-9_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-6_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-11_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-2_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-14_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-1_2.jpg
A .
J\iumamta






index-5_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-12_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-15_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-3_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-18_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-20_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-17_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-7_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-10_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-21_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-4_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-13_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-19_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-22_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-1_1.png
@. AT Esta obra esta bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional.





index-8_1.png
0 Revista
Humanitas

~





index-16_1.png
0 Revista
Humanitas

~





