
		
			
				
					
				
			

			
				
					LAUDATO SI´: UNA LECTURA DESDE EL PERSONALISMO  

					SOCIAL Y EL ECOLOGISMO PERSONALISTA  

					LAUDATO SI´: A READING FROM SOCIAL PERSONALISM AND  

					PERSONALIST ENVIRONMENTALISM  

					Luis Diego Segura Céspedes  

					Universidad Católica de Costa Rica  

					San José, Costa Rica.  

					Juan Ignacio Alpízar Valverde  

					Universidad Católica de Costa Rica  

					San José, Costa Rica.  

					Resumen: ensayo, desea provocar una reflexión acerca de la relación entre la filosofía personalista y  

					la ecología integral, tema que hasta el momento, ha sido poco explorado. De manera que pueda  

					pensarse la crisis del planeta, como una crisis del sentido de la persona. La crisis climática, como  

					resultado de una sociedad despersonalizada. Para esto, recurrimos a la encíclica Laudato sí´ del Papa  

					Francisco, quien establece un diálogo abierto con la humanidad acerca de la ecología y los retos que  

					tenemos todos los seres humanos, en el contexto actual que vivimos  

					Palabras clave: personalismo social - ecología integral - casa común - ecologismo personalista  

					Abstract: This essay wishes to provoke a reflection on the relationship between personalist  

					philosophy and integral ecology, a subject that has been little explored so far. So that the crisis of the  

					planet can be thought of as a crisis of the meaning of the person. The climate crisis, as a result of a  

					depersonalized society. For this, we turn to the encyclical Laudato Sí' of Pope Francis, who  

					establishes an open dialogue with humanity about ecology and the challenges that all human beings  

					have, in the current context in which we live.  

					Key Words: social personalism - integral ecology - common home - personalist environmentalism  

					61  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					Introducción  

					En agosto de este año, en Ciudad de México, se dio cita al I Congreso Mundial de  

					Personalismo. Este artículo nace a partir de la concientización, en la escasa reflexión y  

					discusión filosófica que existe en torno a la relación entre esta rama filosófica con la ecología.  

					Nos sorprendió como no hubo un eco en dicho encuentro, sobre todo con la crisis ecológica  

					que vive el planeta. Por esto mismo, nos dimos a la tarea de reflexionar a la luz de la encíclica  

					Laudato Si´ del Papa Francisco, quien dialoga con la humanidad eficazmente acerca de la  

					crisis medioambiental, y señalar su relación con algunos filósofos personalistas que han sido  

					pioneros en reflexionar en torno a un ecologismo personalista.  

					Partimos de los elementos antropológicos de la Laudato Si´, entendiendo la crisis  

					ecológica, como una crisis que nace de la persona. El Papa nos desafía a ver el planeta desde  

					la óptica de la fraternidad universal, con el concepto de casa común, de manera que su  

					discurso conversa con todas las personas, sean creyentes o no.  

					A su vez, explicamos acerca de cómo la filosofía personalista, nos sitúa en el concepto  

					antropológico de persona, entender su uso de categorías individuales y sociales para divisar  

					el conflicto ambiental, como un conflicto de la desvirtualización de la persona como causa  

					del uso irresponsable y egoísta de los recursos naturales, lo que el Papa llamará una cultura  

					del descarte, una cultura despersonalizante. En esta, no se reconoce la dignidad y la  

					dimensión relacional (comunitaria) de las personas; afectando directamente a la creación y  

					llevándonos al equívoco de no tener empatía con los otros seres vivos.  

					Los autores que reflexionan en el personalismo social y el ecologismo personalista,  

					nos hablarán de la responsabilidad ambiental como una exigencia moral de simbiosis con el  

					ecosistema, ubicando una adecuada antropología como base de una sana relación entre el ser  

					humano y la naturaleza.  

					Posteriormente, analizamos las relaciones de la persona consigo misma, con la  

					trascendencia y con los demás, para convertir a Laudato Si´en praxis, en acciones que inciden  

					favorablemente en cambios reales y a corto plazo, en lo que Francisco llama una conversión  

					ecológica, humanizando así la ecología. Nos proponemos evidenciar la ecología integral de  

					Francisco como una propuesta acorde al ecologismo personalista.  

					62  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					Desarrollo  

					Laudato Si´ y el cuidado de la casa común  

					Conviene comenzar recordando que la carta encíclica del Papa Francisco Laudato Si´,  

					es un llamado a cada persona que habita este planeta independientemente de su credo o  

					religión. Es un diálogo universal, que marca la esencia de su pontificado, dado que, para  

					todas las personas deberían ser “inseparables la preocupación por la naturaleza, la justicia  

					con los pobres, el compromiso con la sociedad y la paz interior.” (LS 10) Así también,  

					podemos decir que es una encíclica verde ubicada dentro de la Doctrina Social de la Iglesia,  

					que da centralidad al tema ecológico.  

					La primera idea con la que el Papa abre un diálogo, no solo con los católicos sino que  

					con todos los hombres y mujeres de buena voluntad, es encabezando la encíclica con el  

					siguiente enunciado: “Sobre el cuidado de la casa común.” El describir al Planeta Tierra,  

					como “casa común”, es un acierto como concepto, ya que transforma el debate sobre ecología  

					en un tema trascendental y cercano, y sobre todo accesible a todas las personas y no sólo en  

					esferas intelectuales. Según el Papa, se debe “reconocer la Tierra como un don, que tenemos  

					la responsabilidad de administrar correctamente, porque de ello depende la supervivencia de  

					las próximas generaciones humanas, es un préstamo que cada generación recibe y debe  

					transmitir a la generación siguiente.” (LS 159)  

					El deber es de compartirlo desde relaciones fraternas, ya que la impronta ha sido el  

					uso desmedido y egoísta de la creación por parte del hombre, esto a pesar de que “los seres  

					humanos estamos juntos como hermanos y hermanas en una maravillosa peregrinación,  

					entrelazados por el amor que Dios tiene a cada una de sus criaturas y que nos une también,  

					con tierno cariño, al hermano sol, a la hermana luna, al hermano río y a la madre tierra” (LS  

					92).  

					Por esto, es importante destacar, la idea del Papa de que todo está relacionado (LS  

					70), no podemos desligar la degeneración ambiental, sin entender el desmedido afán de la  

					persona por un desarrollo, toda la vida está en juego. La crisis del medio ambiente, responde  

					a un ideal distorsionado de la persona, donde el cuidado y la responsabilidad racional han  

					pasado a ser el consumismo despiadado y competitivo.  

					Lo anterior responde a que Francisco se preocupa por el sentido y búsquedas del ser  

					humano del siglo XXI, por sus problemas y sobre todo por las personas que viven en las  

					periferias existenciales, ya que como él mismo menciona, “no hay dos crisis separadas, una  

					63  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					ambiental y otra social, sino una sola y compleja crisis socio-ambiental.” (LS 139).  

					En este ensayo nos hemos propuesto el indagar en el concepto de ecología humana  

					integral, que Francisco asume de sus predecesores, ya que no es una mera idea filantrópica,  

					no cae en los reduccionismos de muchos grupos ecologistas que enfrentan al ser humano con  

					la naturaleza de manera antagónica, sino que cuestiona a la persona, y el cuido que puede  

					hacer del ambiente desde una atención ecológica integral, Francisco lo concibe de la siguiente  

					forma: “Podremos proponer una ecología que, entre sus distintas dimensiones, incorpore el  

					lugar peculiar del ser humano en este mundo y sus relaciones con la realidad que lo rodea.”  

					(LS 15). Por esto, consideramos que la filosofía personalista nos puede ayudar a ubicar este  

					“lugar peculiar del ser humano” sin caer en una lógica antropocéntrica, la cual el mismo  

					Francisco critica en su encíclica. Así también, el personalismo nos ayudará a entender la  

					naturaleza relacional de la persona y otros conceptos antropológicos presentes en la encíclica  

					que nos ayudarán también a ubicar el concepto de ecología integral de Francisco dentro del  

					ecologismo personalista.  

					La filosofía personalista: una antropología adecuada  

					El personalismo, es una corriente filosófica que nació en Europa en el período  

					entreguerras del siglo XX como una respuesta a las visiones antropológicas dominantes: el  

					individualismo y el colectivismo. Su fundador es Emmanuel Mounier por lo que podríamos  

					decir que el personalismo inició fundamentalmente en Francia y luego se extendió a otros  

					países europeos como Italia, España, Alemania y Polonia. Destacan en su biblioteca autores  

					como Maritain, Nédoncelle, Scheler, Von Hildebrand, Stein, Buber, Wojtyla, Guardini,  

					Marcel, Marías y Zubiri; entre otros. (Burgos, 2012)  

					La filosofía personalista cuya arquitectura conceptual se construye en torno a un  

					concepto moderno de persona; es una perspectiva antropológica moderna y original que hace  

					uso de categorías propias y exclusivas que tematizan y subrayan elementos de la persona  

					tales como: la afectividad y subjetividad, la corporalidad, la libertad como  

					autodeterminación, la tripartición de la persona en nivel somático, psíquico y espiritual; así  

					como la interpersonalidad, el carácter comunitario y la naturaleza relacional de la persona,  

					entre muchos otros. (Burgos, 2012)  

					En su texto, Antropología: una guía para la existencia (2013), Juan Manuel Burgos  

					nos expone el concepto moderno de la persona sobre el cual el personalismo ha trabajado.  

					64  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					Nos dice:  

					La persona es un ser digno en sí mismo pero necesita entregarse a los demás para  

					lograr su perfección, es dinámico y activo, capaz de transformar el mundo y de alcanzar la  

					verdad, es espiritual y corporal, poseedor de una libertad que le permite autodeterminarse y  

					decidir en parte no solo su futuro sino su modo de ser, está enraizado en el mundo de la  

					afectividad y es portador y está destinado a un fin trascendente. (Burgos, 2013, p. 23)  

					Por su complejidad y la amplitud de los conceptos que abarca, el personalismo posee  

					distintas corrientes que hacen, en su procesos de discusión y reflexión, mayor o menor énfasis  

					en ciertos elementos. Sin embargo, para Norgaard (2014) el personalismo posee valores  

					fundamentales que se podrían resumir en tres declaraciones básicas (p.18):  

					●

					Los humanos son relacionales y necesitan una interacción cercana y  

					comprometida con otros humanos, en comunidades más grandes o más pequeñas, para  

					desarrollar su potencial y prosperar.  

					●

					El ser humano es un ser que se compromete, es decir, un ser que se  

					responsabiliza libremente de su propia vida, pero también de la de sus semejantes y de la  

					comunidad en general. Significa que somos capaces de formar y dar forma a nuestras vidas  

					a través de las oportunidades y los desafíos que se nos presentan.  

					●

					Los humanos tienen una dignidad inherente que nunca puede ser relativizada  

					o disminuida, y que nuestros congéneres y la sociedad no tienen derecho a suprimir o violar.  

					La relacionalidad y la dignidad de la persona son conceptos centrales en la Laudato  

					Si´. Por esto, dado que la encíclica que aquí nos convoca se enmarcaría, como ya lo hemos  

					dicho, en la Doctrina Social de la Iglesia, corresponde enfocarnos en corrientes del  

					denominado personalismo social, el cual se enfatiza justamente en la naturaleza relacional de  

					la persona y da una gran relevancia a la acción y transformación social. (Burgos, 2013) Esto  

					no se puede lograr al margen de conceptos ontológicos y antropológicos de la persona. No  

					debemos de olvidar que el personalismo es sobre todo una antropología y la encíclica Laudato  

					Si´, de igual manera, apuesta por una antropología adecuada que permita comprender nuestra  

					relación personal con el medio ambiente. (LS 118)  

					Personalismo social y el ecologismo personalista  

					El personalismo social o comunitario, fue esta primera corriente personalista surgida  

					frente al mundo convulso del período entre guerras. Emmanuel Mounier y Jaques Maritain  

					65  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					son algunos de sus principales exponentes que, a través de una vasta obra de filosofía social  

					y política, encontraron un modelo antropológico alternativo a las dos grandes tendencias  

					predominantes: el individualismo liberal y los colectivismos. Así, lograron articular las  

					consecuencias de un nuevo modelo de persona que implicaba una nueva comprensión y  

					valoración de las estructuras familiares, económicas y políticas. Para Burgos (2009), es  

					posible sintetizar los fundamentos de esta perspectiva en dos principios. En primer lugar, la  

					primacía social de la persona plantea que cada persona, al ser el ser más digno y valioso que  

					existe, tiene unos derechos que la sociedad jamás debería traspasar ni violar dado que estaría  

					atentando contra su dignidad. En segundo lugar, el deber de solidaridad por parte de la  

					persona, rescata la relacionalidad humana afirmando que dado que la persona no es un ser  

					solitario, sólo puede lograr una plenitud personal viviendo en interacción cercana y  

					comprometida con los demás. “En el orden social esto significa que la existencia adecuada y  

					correcta de la persona le impone la obligación moral de vincularse con el bienestar material  

					y espiritual de su comunidad.” (Burgos, 2009, p. 166) Es decir, de la reflexión antropológica  

					de la persona, del reconocimiento de su dignidad y de su naturaleza relacional surge una ética  

					que llama a cuidar del bienestar integral de la comunidad.  

					Así pues, dentro de esta corriente se enmarca el ecologismo personalista de  

					Ballesteros (1995) que defiende la prioridad de la persona y junto a ello, una administración  

					sostenible que defienda el bienestar del ambiente y de la sociedad. Ballesteros afirma:  

					Mientras que la mentalidad antropocéntrica tecnocrática veía al hombre fuera y sobre  

					la naturaleza y la deep ecology, reducido a la misma, el ecologismo personalista ve al hombre  

					dentro de la naturaleza, dependiendo del resto de seres, pero al mismo tiempo dotado de una  

					propia excelencia. Excelente, pero dentro de la naturaleza. (Ballestero, 1995, p.35)  

					Mauricio Beuchot, OP (2020) propone su personalismo analógico como una guía para  

					ubicar el ecologismo personalista de Ballesteros como un medio entre dos extremos. Por una  

					parte el antropocentrismo tecnocrático, que ve a la naturaleza como esclava, significa un  

					univocismo antropológico que privilegia al hombre a toda costa y lo convierte en el señor  

					despótico de la naturaleza, dueño absoluto de los recursos naturales. Por otro lado, el  

					salvajismo, o deep ecology como le llama Ballesteros, corresponde a un equivocismo  

					antropológico, el cual considera al ser humano como una especie más entre otras, incluso la  

					peor, diluyendo la especificidad del hombre y supeditándolo a la lucha por la sobrevivencia  

					66  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					en contra de los hombres y de la naturaleza. Así, Beuchot propone que el ecologismo  

					personalista es un analogismo antropológico, un personalismo analógico que  

					concede un gran valor a la persona, es verdad, pero también concede un gran valor a  

					la naturaleza, porque es donde ella vive, no sólo en el sentido de que la habita, sino en el de  

					que se nutre de ella; por eso tiene que cuidarla, hacerse responsable de la protección de su  

					entorno, que es también su hábitat. (Beuchot, 2020, p. 81)  

					Beuchot afirma que el ecologismo personalista de Ballesteros, es un personalismo  

					lúcido y equilibrado que no exalta ingenuamente al hombre permitiéndole dominar la  

					naturaleza sino que advierte que la persona vive en un medio ambiente que debe cuidar para  

					poder existir. Para Ballesteros:  

					la relación entre hombre y naturaleza no debe ser de dominio incontrolado, sino de  

					cuidado y diligente administración. La relación entre el hombre y naturaleza no debe ser de  

					exclusión: o uno u otra, sino de colaboración, de simbiosis, de cooperación. (Ballesteros,  

					1995, p. 34)  

					Crisis ecológica como crisis despersonalizante  

					En su libro The Common Good (El Bien Común), Norgaard (2017) presenta la tesis  

					de que la sociedad actual se encuentra despersonalizada. Es decir, las personas han dejado lo  

					más básico: “las estrechas relaciones entre seres humanos (dignos y comprometidos) y sus  

					comunidades.” (p. 26) Desde una visión antropológica individualista, el ser humano se ha  

					distanciado de la realidad: de la suya propia, de la realidad del otro y de la realidad del mundo.  

					No es de extrañar pues, que el Papa Francisco afirme que la crisis ecológica es una  

					manifestación de una crisis relacional (LS 70), de una crisis despersonalizante y, por esto,  

					“no podemos pretender sanar nuestra relación con la naturaleza y el ambiente sin sanar todas  

					las relaciones básicas del ser humano.” (LS 119) Para él, la persona, al declararse autónoma  

					de la realidad, desmorona la misma base de su existencia. (LS 117) Así, reconoce que “no  

					hay ecología sin una adecuada antropología.” (LS 118)  

					Consideramos, que la antropología adecuada a la que apela el Papa Francisco es la  

					antropología personalista. Una antropología que rescata el valor y la dignidad de la persona  

					(LS 65), sus cualidades peculiares como el conocimiento, la voluntad, la libertad y la  

					responsabilidad (LS 118) y, de manera muy especial, la capacidad de relación; “la apertura a  

					un «tú» capaz de conocer amar y dialogar [que] sigue siendo la gran nobleza de la persona  

					67  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					humana.” (LS 119) Por esto, nos damos ahora a la tarea de mencionar brevemente la forma  

					en la que el Papa Francisco se compagina con la filosofía personalista, para abarcar los  

					problemas ambientales de forma inseparable al análisis de la relación de cada persona  

					consigo misma que, a su vez, configura un determinado modo de relacionarse con los demás  

					y con el ambiente. (LS 141)  

					La relación despersonalizada con lo trascendente y consigo mismo  

					Partimos de que todos los seres humanos, independientemente de que practiquen o no  

					alguna religión, somos personas que poseemos una dimensión trascendente o espiritual,  

					como apunta Gómez (2014):  

					Cuando afirmamos que el ser humano es capaz de vida espiritual es virtud de su  

					inteligencia espiritual, tiene capacidad para experimentar un tipo de inquietudes, de  

					movimiento, de preguntas y de gestiones que solo se dan en él y que, lejos de apartarle de la  

					realidad, del mundo, y de la corporeidad, le permiten vivirla con más intensidad. (p. 27)  

					A partir de esta idea de apertura, vemos la necesidad de reflexionar en la dimensión  

					relacional y corporal de los seres humanos, a la luz de la fe, nos indica la encíclica: “Hoy el  

					análisis de los problemas ambientales es inseparable del análisis de los contextos humanos y  

					de la relación de cada persona consigo misma, que genera un determinado modo de  

					relacionarse con los demás y con el ambiente. Hay una interacción entre los ecosistemas y  

					entre los diversos mundos de referencia social, y así se muestra una vez más que «el todo es  

					superior a la parte»” (LS 141).  

					Es necesario un cambio de mirada, como apunta Ballesteros (1995) “el hombre ha  

					perdido la humildad de reconocer su miseria, su dependencia del humus, y al mismo tiempo  

					la de reconocer su grandeza, su capacidad de pensar, de ser providente.”(p. 41) La  

					autosuficiencia nos ha seducido y hecho creer que no necesitamos incluso de las otras  

					personas, el solo hecho de reconocer la dignidad de las otras personas, provocará un  

					movimiento interior, autodonación y preocupación por la realidad y los seres vivos que nos  

					rodean, acá es donde la fe, es un camino que abona y nutre las relaciones interpersonales.  

					Quienes se empeñan en la defensa de la dignidad de las personas pueden encontrar en la fe  

					cristiana los argumentos más profundos para ese compromiso. ¡Qué maravillosa certeza es  

					que la vida de cada persona no se pierde en un desesperante caos, en un mundo regido por la  

					pura casualidad o por ciclos que se repiten sin sentido! (LS 65). La fe viene a impulsar las  

					68  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					motivaciones existenciales de ayudar y acoger al prójimo, sabiéndonos hermanos de la  

					creación, co-creadores y cuidadores de lo que nos rodea.  

					La trascendencia, nunca riñe, con el pensamiento y el progreso humano, ya lo decía  

					Juan Pablo II, en su encíclica Fides et ratio (1998): “La fe y la razón son como las dos alas  

					con las cuales el espíritu humano se eleva hacia la contemplación de la verdad”. La fe  

					verdadera siempre se abre a la vida, al creador del Universo, a los otros, y a la relación de un  

					Tú a otro tú (LS 81).  

					La fe además, nos permite acoger como don la propia corporalidad y la de los otros,  

					clave importante para vencer el narcisismo que se globaliza cada día, en el pensamiento  

					pseudo progresista de la sociedad. Para esto, Francisco, sigue la línea de pensamiento de  

					Benedicto XVI:  

					También el hombre posee una naturaleza que él debe respetar y que no puede  

					manipular a su antojo. El hombre no es solamente una libertad que él se crea por sí solo. El  

					hombre no se crea a sí mismo. Es espíritu y voluntad, pero también naturaleza, y su voluntad  

					es justa cuando él respeta la naturaleza, la escucha, y cuando se acepta como lo que es, y  

					admite que no se ha creado a sí mismo. Así, y sólo de esta manera, se realiza la verdadera  

					libertad humana (Benedicto XVI, 2011).  

					En la idea anterior, el papa alemán, critica la libertad que se opone a lo natural, idea  

					filosófica que en el siglo pasado se difundió exitosamente; que hace creer, ilusamente, al ser  

					humano capaz de hacerlo todo, sin pensar en las consecuencias. Francisco asume esta idea y  

					aterriza en la relación de la persona con su propio cuerpo:  

					La ecología humana implica también algo muy hondo: la necesaria relación de la vida  

					del ser humano con la ley moral escrita en su propia naturaleza, necesaria para poder crear  

					un ambiente más digno… En esta línea, cabe reconocer que nuestro propio cuerpo nos sitúa  

					en una relación directa con el ambiente y con los demás seres vivientes. La aceptación del  

					propio cuerpo como don de Dios es necesaria para acoger y aceptar el mundo entero como  

					regalo del Padre y casa común, mientras una lógica de dominio sobre el propio cuerpo se  

					transforma en una lógica a veces sutil de dominio sobre la creación. Aprender a recibir el  

					propio cuerpo, a cuidarlo y a respetar sus significados, es esencial para una verdadera  

					ecología humana (LS 155).  

					Quisimos anotar este texto, por su riqueza, para entender la interrelación con el medio  

					69  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					ambiente. En primer lugar, debemos de hacer un ejercicio, por aceptar nuestro cuerpo, nuestra  

					propia particularidad como don, para poder aceptar y acoger al mundo entero, representado  

					por la idea de Francisco de la “casa común''. De igual manera, no es un sentimentalismo  

					pasajero, sino propiciar una “cultura del encuentro” según Fares (2015), donde aceptamos  

					con respeto la pluralidad, diversidad de los seres humanos y de la creación. No es  

					simplemente respetar un árbol, por ejemplo, sino de que el ser humano pueda establecer  

					vínculos que superen su individualismo y le permita verse como parte de un ecosistema y ver  

					a otras personas como parte de su propia identidad, a la cual debe de cuidar, de pensar en sus  

					debilidades y potenciar caminos de solidaridad; ver la sociedad y la naturaleza de forma  

					integral, como parte de lo que somos.  

					La relación despersonalizada con los otros  

					Como ya hemos mencionado antes, el Papa Francisco relaciona directamente la crisis  

					ecológica con una crisis social despersonalizante que se manifiesta sobre todo en las  

					relaciones entre las personas. Para él:  

					“El hombre y la mujer del mundo posmoderno corren el riesgo permanente de  

					volverse profundamente individualistas, y muchos problemas sociales se relacionan con el  

					inmediatismo egoísta actual, con las crisis de los lazos familiares y sociales, con las  

					dificultades para el reconocimiento del otro.” (LS 162)  

					Francisco denuncia y vincula la crisis ambiental con lo que en otro documento suyo,  

					Amoris Laetitia (2016), llama la cultura del descarte de las personas. En la «cultura de lo  

					provisorio», se traslada a las relaciones afectivas interpersonales lo que sucede con los  

					objetos y el medio ambiente: todo es descartable, cada uno usa y tira, gasta y rompe,  

					aprovecha y estruja mientras sirva (AL 39). Superar esta cultura conlleva el reto de  

					reconocernos como personas, como hermanas y hermanos, que habitamos una casa común,  

					con la que compartimos nuestra existencia. Sobre todo, con aquellas personas cuya dignidad  

					ha sido excluida. (LS 139) Así, “para el ecologismo personalista la protección de la  

					naturaleza resulta inseparable de la protección de los individuos peor situados de la especia  

					humana” (Ballesteros, 1995, p. 42) y por esto exige que, para que el hombre se ponga en paz  

					con la naturaleza, deberá primero ponerse en paz con los demás hombres. (Beuchot, 2020,  

					p.79)  

					Es importante recalcar que el ser humano, en la visión de Francisco, debe de cultivar  

					70  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					un sentido de pertenencia con la naturaleza y con su comunidad, desde la ética del cuidado.  

					El concepto del “cuidado” se coloca opuesto a la cultura del descarte que nos domina  

					actualmente, donde este “descarte” no sólo es de desechos, sino sobretodo de personas, una  

					relación que Francisco denuncia como violencia: “Si no hay verdades objetivas ni principios  

					sólidos, fuera de la satisfacción de los propios proyectos y de las necesidades inmediatas,  

					¿qué límites pueden tener la trata de seres humanos, la criminalidad organizada, el  

					narcotráfico, el comercio de diamantes ensangrentados y de pieles de animales en vías de  

					extinción?... Es la misma lógica del «usa y tira.»” (LS 123) Francisco propone, siguiendo a  

					San Pablo VI, “la civilización del amor”, el cuidado exige que cada persona asuma acciones  

					cotidianas de amor y respeto, un “cuidado generoso y lleno de ternura” (LS 220).  

					Evidentemente, se alienta a que dichas motivaciones personales, contribuyan no solamente  

					en la manera de relacionarnos entre las personas, sino también en cambios estructurales,  

					sociales y políticos.  

					Podemos afirmar que, a partir de Laudato Si`, se nos invita a asumir nuestra  

					naturaleza relacional como acto de fraternidad universal y asumir el valor de la amistad  

					fraterna, como afirmaba Maritain (Burgos, 2009, p.182), ante una sociedad donde abunda el  

					ensimismamiento y el egoísmo. Así, cuando nos referimos a una ecología integral, hay que  

					anotar que el Papa recalca, al igual que los autores personalistas, todos los ambientes sociales  

					en el que la persona está inmerso: la familia como experiencia de dignidad originaria  

					(Ballesteros, 1995; Burgos, 2009), las comunidades intermedias como ámbito de la vocación  

					social (Burgos, 2009) y las ciudades como redes dignificantes de comunión y pertenencia  

					(LS 148); de manera que la persona en todos sus ámbitos aprenda a relacionarse de forma  

					armónica con la creación y con las demás personas, buscando el sentido de lo bello en todo  

					y en todos.  

					Además, Francisco nos insta a mirar el mundo desde otra óptica, que no solo se quede  

					en el acto de examinarnos o evaluarnos, sino de dar pasos concretos en pro de hacer el mundo  

					un lugar más habitable, sostenible y solidario. Como ya hemos dicho, el énfasis en la acción  

					y transformación social, es propia del personalismo comunitario o personalismo social. Por  

					ello, no sería correcto finalizar este ensayo sin retomar de forma breve algunas líneas de  

					acción que nos propone el papa en su encíclica.  

					71  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					Laudato Si´: itinerario de la persona  

					En su encíclica de la casa común, Francisco vislumbra no solo la urgencia por la crisis  

					climática y la crisis social que enfrentamos los seres humanos, sino que en su reflexión urge  

					a pasar a la acción y a las implicaciones prácticas a las que nos enfrentamos. Para él, el  

					cambio debe ser desde la persona; desde su dignidad única e irrepetible y su especial valor  

					manifestado en “la capacidad de reflexión, la argumentación, la creatividad, la interpretación,  

					la elaboración artística y otras capacidades inéditas [que] muestran una singularidad que  

					trasciende el ámbito físico y biológico.” (LS 81) ¿Cómo se logra el cambio personal, hacia  

					el cuidado de la casa común? En primera instancia, afirma el Papa, educando en “el cuidado  

					basado en la compasión” (LS 210).  

					“La educación será ineficaz y sus esfuerzos serán estériles si no procura también  

					difundir un nuevo paradigma acerca del ser humano, la vida, la sociedad y la relación con la  

					naturaleza. De otro modo, seguirá avanzando el paradigma consumista.” (LS 215)  

					Consiste en educar para transformar mentalidades, actitudes, comportamientos y  

					modos de vida; cambiar el paradigma hacia un sistema de relaciones y valores distintos,  

					inclinados hacia el desarrollo integral de la persona; lo sostenible no como moda o tendencia,  

					sino como parte de la corresponsabilidad fraterna y la solidaridad humana. Ya nos los dice  

					Ballesteros (1995): “la diferencia fenomenológica del hombre respecto al resto de la creación,  

					procedente de esa imago Dei, radicaría por tanto en su intencionalidad, en su capacidad de  

					proyecto.”(p.35) El proyecto consiste pues, en vencer el individualismo antropocéntrico, que  

					nos hace pensar en que somos una especie superior que solamente domina y “supedita la  

					naturaleza a sus conveniencias e intereses.” (Beuchot, 2020, p.79) Plantear políticas  

					educativas y sociales, que generen personas más conscientes y convencidas de la solidaridad  

					y fraternidad entre los seres humanos; así como una relación de protección, cooperación y  

					equilibrio proporcional con la naturaleza. (Beuchot, 2020, p.46)  

					Queremos cerrar este ensayo, motivándonos. La problemática ambiental nos compete  

					a todas las personas, vale la pena luchar desde nuestros espacios e inquietudes, para hacer la  

					diferencia, es un deber de honestidad evaluarnos y preguntarnos: ¿Qué acciones puede tomar  

					yo? Francisco marca un itinerario:  

					1.  

					Conversión ecológica  

					El término fue expresado por Juan Pablo II (LS 219) para generar un dinamismo de  

					72  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					cambio duradero, y que incentive a la vez una conversión comunitaria. Ya que siendo  

					sinceros, la crisis manifiesta que se ha desvirtuado el sentido de ser personas, esto se expresa  

					en crisis éticas de la modernidad (LS 119) tratando la crisis del ser persona, la conversión  

					ecológica, lograremos el ideal de la Evangelii gaudium (n. 261): los móviles interiores que  

					impulsan, motivan, alientan y dan sentido a la acción personal y comunitaria”.  

					El papa habla de una revolución cultural (LS 114), la educación, los valores, el  

					pensamiento filosófico, deben de cambiar e inculcar nuevos paradigmas y valores socio-  

					ecológicos en las personas, este es un punto determinante, y un acierto, ya que no depende  

					de si somos creyentes o no, es una agenda que le atañe a la humanidad. El reto de cultivar  

					virtudes ecológicas, para crear una “ciudadanía ecológica”, donde la mayor parte de los  

					miembros de la sociedad la haya aceptado a partir de motivaciones adecuadas, y que  

					reaccione desde una transformación personal. Sólo a partir del cultivo de sólidas virtudes es  

					posible la donación de sí en un compromiso ecológico. (LS 211)  

					2.  

					Realizar cambios de estilos de vidas (LS 23)  

					Sobre todo en lo que se refiere a cambiar nuestra forma de consumo, puede vivirse  

					con mayor austeridad, evaluar con exigencia las decisiones cotidianas, de lo que compramos,  

					gastamos y utilizamos, sobre todo pensando el impacto de nuestras decisiones en el medio  

					ambiente. El ritmo de consumo, de desperdicio y de alteración del medio ambiente ha  

					superado las posibilidades del planeta, de tal manera que el estilo de vida actual, por ser  

					insostenible, sólo puede terminar en catástrofes (LS 161).  

					Para Ballesteros (1995), el consumismo tecnocrático que critica el Papa Francisco en  

					su encíclica, es producto de una pérdida de la persona del “dominio de su propio dominio” y  

					recuerda a Juan Pablo II quien en la Sollicitudo rei socialis, ap.28, afirma como le  

					consumismo conduce a la autodestrucción social, al hacer a los hombres esclavos de su  

					posesión, perdiendo así consciencia de la jerarquía entre el ser y el tener; y como resultado,  

					eliminando recursos no renovables y produciendo desechos no reciclables. Por esto,  

					Ballesteros propone que los principios del ecologismo personalista deben de formular un  

					nuevo imperativo categórico:  

					Obra de tal modo que tu nivel de consumo pueda convertirse en máxima de conducta  

					universal por ser compatible con condiciones de vida dignas para la presente y futuras  

					generaciones. (Ballesteros, 1995, p. 42)  

					73  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					Pareciera que nuestros actos llegarán a ser gotas en medio del océano, pero el cambio  

					inicia de esta manera, por ejemplo, realizando el ejercicio de medir nuestra huella de carbono.  

					Para Francisco, la tecnología puede ayudarnos con esta tarea vital de generar nuevos hábitos  

					(LS 209).  

					3.  

					Trabajar por grandes estrategias que detengan la degradación ambiental (LS  

					231)  

					Por último, Laudato Si´ lanza y empuja la historia y nos reta, no se queda en palabras  

					reflexivas, nos solicita transformar las políticas ecológicas de nuestra sociedad, a nivel de  

					sistema. Por esto, y desde los principios personalistas, la conversión ecológica personal  

					naturalmente debe llevar a relacionarse con los otros e involucrarse con las problemáticas de  

					la comunidad. No queda solamente en una praxis solitaria e individual, sino que la praxis  

					personalista y la vocación social llevan a la persona a trabajar y accionar en conjunto con  

					otros, a relaciones interpersonales y comunitarias. Así la acción deviene transformación  

					social, manifestándose en cambios estructurales, no solamente con cambios en hábitos  

					comunitarios, sino a nivel sistemático, trabajar “en grandes estrategias que detengan  

					eficazmente la degradación ambiental.” (LS 231)  

					El diálogo interdisciplinario será el primer paso, de manera que cada persona aporte  

					desde su propia experticia las problemáticas medioambientales y exijan a los gobernantes  

					medidas reales, no paliativas, en favor de la casa común. Es lo más importante a corto plazo,  

					por eso mismo el empoderamiento y participación política de cada persona es fundamental.  

					“Obligar a los gobiernos a desarrollar normativas, procedimientos y controles más rigurosos”  

					(LS 179). Es un deber ciudadano y ético, que cada persona se convierta en un centinela de la  

					casa común, es un imperativo moral, no es un mero activismo, va más allá, es una tarea de  

					vida, de amor y empatía.  

					La participación política es fundamental, implicarnos, “la presión de la población y  

					de las instituciones siempre habrá resistencia a intervenir, más aún cuando haya urgencias  

					que resolver” (LS 181). De manera que exijamos a nuestros gobiernos un alto al uso excesivo  

					de los recursos, en pro del crecimiento económico. En este aspecto, el personalismo social  

					aboga por la reivindicación de las comunidades intermedias en el buen funcionamiento de  

					una estructura estatal. (Burgos, 2009) Para los autores personalistas, el asociacionismo  

					intermedio constituye un nivel más accesible y de una importancia decisiva de “dar alma al  

					74  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					Estado y orientar sus decisiones de modo que beneficien y fomenten los valores que  

					realmente interesan a las personas.” (Burgos, 2009, p.186) Inclusive, al final de su ensayo  

					sobre personalismo social, Burgos llega a afirmar que el principio de solidaridad impone una  

					obligación moral de participar, en la medida de lo posible, de las organizaciones,  

					asociaciones y comunidades intermedias.  

					Con este itinerario de acciones, Francisco propone toda una dinámica de vida, ante  

					un desafío que nos parece inmenso, redoblar en lo posible actitudes, proyectos y acciones en  

					favor de la casa común es la tarea. Salir de nuestras comodidades y dar ejemplo de  

					consciencia. Un salto de fe, consideramos que será lo más determinante, creer en el potencial  

					del ser humano y ver la historia con optimismo y esperanza. El Papa anota una idea  

					alentadora, que nos puede motivar para seguir desde nuestras trincheras cotidianas  

					salvaguardando el medio ambiente: “¡Es tanto lo que sí se puede hacer!” (LS 180).  

					Conclusiones  

					Sin duda alguna, el presente ensayo es tan solo un esbozo de lo que el ecologismo  

					integral de Francisco y el ecologismo de la filosofía personalista tienen en común. Por  

					ejemplo, faltaría desarrollar el concepto de belleza, que los personalistas afirman como vital  

					para entender la inclinación estética de la persona y que Francisco reconoce como camino  

					para una verdadera conversión ecológica. (LS 11) Sin embargo, en el presente ensayo hemos  

					podido reconocer en la encíclica Laudato Si´, los valores centrales del personalismo  

					mencionados por Norgaard (2014).  

					Reconocemos la dignidad de la persona como un valor central tanto para Francisco  

					como para los autores personalistas, verdadera base antropológica de la responsabilidad que  

					tiene el ser humano frente al medio ambiente y los demás seres vivos. De igual forma, se  

					reconoce la naturaleza relacional de la persona como un lente que nos ayuda a entender la  

					crisis ecológica y la sociedad despersonalizada como productos de la pérdida de una  

					adecuada relacionalidad. Por último, entendemos el compromiso como consecuencia de los  

					valores anteriores. La reflexión antropológica de la persona, tanto para Francisco como para  

					los autores personalistas, desemboca en la obligación moral de actuar de forma concreta y de  

					involucrarse en las acciones y transformaciones sociales necesarias para afrontar la crisis  

					climática y sanar la relación de la persona con el medio ambiente.  

					75  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					Dado que este último valor es pilar fundamental del personalismo social.  

					Consideramos que la filosofía personalista puede aportar gran valor a las propuestas e  

					iniciativas que surjan basadas en la encíclica Laudato Si´. Durante el VII Simposio anual de  

					la Fundación Vaticana Joseph Ratzinger, la Universidad Católica de Costa Rica, siendo su  

					sede en el 2017, inauguró el Observatorio Laudato Si´; el cual realiza una gran labor  

					fomentando y socializando la investigación del Índice de Ecología Integral Humanista  

					(IEIH). Por esta razón, y dado que la Universidad Católica de Costa Rica se prepara ahora  

					para ser sede del VI Congreso Iberoamericano de Personalismo en el 2024; los autores del  

					presente ensayo y la Cátedra de Personalismo Emmanuel Mournier, nos ponemos a la  

					disposición de, no solamente continuar reflexionando y discutiendo este tema tan importante,  

					sino sobre todo de comenzar a pensar la manera en que la filosofía personalista y el  

					ecologismo personalista puedan aportar a las acciones concretas y a las transformaciones  

					sociales que puedan surgir del IEIH y de otras iniciativas que surjan de la ecología integral  

					humanista de la Laudato Si´. De igual forma, confiamos que el presente ensayo pueda animar  

					a los simpatizantes, académicos y demás actores sociales que se vinculan con el  

					personalismo, a comenzar una robusta reflexión y discusión en torno a todo lo que esta  

					moderna y original propuesta filosófica pueda aportar a la problemática tan actual y tan  

					urgente como lo es el cambio climático; y con más razón, teniendo en cuenta que el siguiente  

					congreso de la Asociación Iberoamericana de Personalismo girará, sobre todo, en torno a esta  

					temática. Aún queda mucho por reflexionar, por discutir y por hacer; y esperamos que este  

					ensayo pueda, de alguna forma, propiciar una “nueva ola” de pensamiento personalista  

					ecológico en Iberoamérica.  

					Referencias  

					Ballesteros, J. (1995). Ecologismo Personalista. Madrid: Editorial Tecnos.  

					Benedicto XVI. Discurso al Parlamento Federal en Berlín. 22 de septiembre 2011.  

					Beuchot, M. (2020). Microcosmos: la relación del hombre con la naturaleza. En M.  

					Beuchot, & Á. del Moral, Reflexiones sobre bioética y ecología: Una visión  

					hermenéutica (págs. 73-84). Aguascalientes: Universidad Autónoma de  

					Aguascalientes.  

					76  

				

			

		

		
			
				
					
				
			

			
				
					REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

					Beuchot, M. (2020). Una bioética en la línea de la filosofía personalista. En M. Beuchot, Á.  

					del Moral, Reflexiones sobre bioética y ecología: Una visión hermenéutica (págs.  

					45-56). Aguascalientes: Universidad Autónoma de Aguascalientes.  

					Burgos, J. M. (2009). Reconstruir la persona: ensayos personalistas. Madrid: Ediciones  

					Palabra.  

					Burgos, J. M. (2012). Introducción al personalismo. Madrid: Ediciones Palabra.  

					Burgos, J. M. (2013). Antropología: una guía para la existencia. Madrid: Ediciones  

					Palabra.  

					Fares, D. (2015) Papa Francisco. La cultura del encuentro, Buenos Aires: Edhasa.  

					Francisco. (2013) Exhortación apostólica. Evangelii gaudium, 24 noviembre 2013.  

					Francisco. (2015) Carta encíclica. Laudato Si´. 24 de mayo 2015.  

					Francisco. (2016) Exhortación apostólica. Amoris Laetitia, 19 marzo 2016.  

					Gómez, I. (2014) Educar la Inteligencia Espiritual. Recursos para la clase de religión,  

					Madrid: Ediciones Khaf.  

					Norgaard, J. (2014). The Common Good: an introduction to personalism. Denmark: Boedal  

					Publishing.  

					77  

				

			

		

	
EPUB/images/img_04.png
0 Revista
Humanitas

-





EPUB/toc.xhtml

Table of Contents


		Page






EPUB/images/img_02.png





EPUB/images/img_01.png
@. AT Esta obra esta bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional.









