y
@ .
N umanitas

Revista

LAUDATO SI': UNA LECTURA DESDE EL PERSONALISMO
SOCIAL Y EL ECOLOGISMO PERSONALISTA

LAUDATO SI': A READING FROM SOCIAL PERSONALISM AND
PERSONALIST ENVIRONMENTALISM

Luis Diego Segura Céspedes
Universidad Catolica de Costa Rica
San José, Costa Rica.

Juan Ignacio Alpizar Valverde
Universidad Catdlica de Costa Rica
San José, Costa Rica.

Resumen: ensayo, desea provocar una reflexion acerca de la relacion entre la filosofia personalista y
la ecologia integral, tema que hasta el momento, ha sido poco explorado. De manera que pueda
pensarse la crisis del planeta, como una crisis del sentido de la persona. La crisis climatica, como
resultado de una sociedad despersonalizada. Para esto, recurrimos a la enciclica Laudato si” del Papa
Francisco, quien establece un didlogo abierto con la humanidad acerca de la ecologia y los retos que
tenemos todos los seres humanos, en el contexto actual que vivimos

Palabras clave: personalismo social - ecologia integral - casa comun - ecologismo personalista

Abstract: This essay wishes to provoke a reflection on the relationship between personalist
philosophy and integral ecology, a subject that has been little explored so far. So that the crisis of the
planet can be thought of as a crisis of the meaning of the person. The climate crisis, as a result of a
depersonalized society. For this, we turn to the encyclical Laudato Si' of Pope Francis, who
establishes an open dialogue with humanity about ecology and the challenges that all human beings
have, in the current context in which we live.

Key Words: social personalism - integral ecology - common home - personalist environmentalism

61

.: AT Esta obra esta bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional.



[{.’I‘ Revista
4 P imaitas REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844

-

Introduccion
En agosto de este afio, en Ciudad de México, se dio cita al I Congreso Mundial de

Personalismo. Este articulo nace a partir de la concientizacion, en la escasa reflexion y
discusion filosofica que existe en torno a la relacion entre esta rama filoséfica con la ecologia.
Nos sorprendié como no hubo un eco en dicho encuentro, sobre todo con la crisis ecoldgica
que vive el planeta. Por esto mismo, nos dimos a la tarea de reflexionar a la luz de la enciclica
Laudato Si” del Papa Francisco, quien dialoga con la humanidad eficazmente acerca de la
crisis medioambiental, y sefialar su relacion con algunos fildésofos personalistas que han sido
pioneros en reflexionar en torno a un ecologismo personalista.

Partimos de los elementos antropoldgicos de la Laudato Si’, entendiendo la crisis
ecoldgica, como una crisis que nace de la persona. El Papa nos desafia a ver el planeta desde
la optica de la fraternidad universal, con el concepto de casa comun, de manera que su
discurso conversa con todas las personas, sean creyentes o no.

A su vez, explicamos acerca de como la filosofia personalista, nos sitia en el concepto
antropologico de persona, entender su uso de categorias individuales y sociales para divisar
el conflicto ambiental, como un conflicto de la desvirtualizacién de la persona como causa
del uso irresponsable y egoista de los recursos naturales, lo que el Papa llamara una cultura
del descarte, una cultura despersonalizante. En esta, no se reconoce la dignidad y la
dimension relacional (comunitaria) de las personas; afectando directamente a la creacion y
llevandonos al equivoco de no tener empatia con los otros seres vivos.

Los autores que reflexionan en el personalismo social y el ecologismo personalista,
nos hablaran de la responsabilidad ambiental como una exigencia moral de simbiosis con el
ecosistema, ubicando una adecuada antropologia como base de una sana relacion entre el ser
humano y la naturaleza.

Posteriormente, analizamos las relaciones de la persona consigo misma, con la
trascendencia y con los demads, para convertir a Laudato Si’en praxis, en acciones que inciden
favorablemente en cambios reales y a corto plazo, en lo que Francisco llama una conversion
ecologica, humanizando asi la ecologia. Nos proponemos evidenciar la ecologia integral de

Francisco como una propuesta acorde al ecologismo personalista.




[{.’I‘ Revista
4 P imaitas REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844

-

Desarrollo
Laudato Si” y el cuidado de la casa comun

Conviene comenzar recordando que la carta enciclica del Papa Francisco Laudato Si’,
es un llamado a cada persona que habita este planeta independientemente de su credo o
religion. Es un didlogo universal, que marca la esencia de su pontificado, dado que, para
todas las personas deberian ser “inseparables la preocupacion por la naturaleza, la justicia
con los pobres, el compromiso con la sociedad y la paz interior.” (LS 10) Asi también,
podemos decir que es una enciclica verde ubicada dentro de la Doctrina Social de la Iglesia,
que da centralidad al tema ecoldgico.

La primera idea con la que el Papa abre un didlogo, no solo con los catélicos sino que
con todos los hombres y mujeres de buena voluntad, es encabezando la enciclica con el
siguiente enunciado: “Sobre el cuidado de la casa comun.” El describir al Planeta Tierra,
como “casa comun”, es un acierto como concepto, ya que transforma el debate sobre ecologia
en un tema trascendental y cercano, y sobre todo accesible a todas las personas y no solo en
esferas intelectuales. Segtin el Papa, se debe “reconocer la Tierra como un don, que tenemos
la responsabilidad de administrar correctamente, porque de ello depende la supervivencia de
las proximas generaciones humanas, es un préstamo que cada generacion recibe y debe
transmitir a la generacion siguiente.” (LS 159)

El deber es de compartirlo desde relaciones fraternas, ya que la impronta ha sido el
uso desmedido y egoista de la creacion por parte del hombre, esto a pesar de que “los seres
humanos estamos juntos como hermanos y hermanas en una maravillosa peregrinacion,
entrelazados por el amor que Dios tiene a cada una de sus criaturas y que nos une también,
con tierno carifio, al hermano sol, a la hermana luna, al hermano rio y a la madre tierra” (LS
92).

Por esto, es importante destacar, la idea del Papa de que todo esté relacionado (LS
70), no podemos desligar la degeneracion ambiental, sin entender el desmedido afan de la
persona por un desarrollo, toda la vida esta en juego. La crisis del medio ambiente, responde
a un ideal distorsionado de la persona, donde el cuidado y la responsabilidad racional han
pasado a ser el consumismo despiadado y competitivo.

Lo anterior responde a que Francisco se preocupa por el sentido y btisquedas del ser
humano del siglo XXI, por sus problemas y sobre todo por las personas que viven en las

periferias existenciales, ya que como ¢l mismo menciona, “no hay dos crisis separadas, una




fu‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

ambiental y otra social, sino una sola y compleja crisis socio-ambiental.” (LS 139).

En este ensayo nos hemos propuesto el indagar en el concepto de ecologia humana
integral, que Francisco asume de sus predecesores, ya que no es una mera idea filantropica,
no cae en los reduccionismos de muchos grupos ecologistas que enfrentan al ser humano con
la naturaleza de manera antagonica, sino que cuestiona a la persona, y el cuido que puede
hacer del ambiente desde una atencion ecologica integral, Francisco lo concibe de la siguiente
forma: “Podremos proponer una ecologia que, entre sus distintas dimensiones, incorpore el
lugar peculiar del ser humano en este mundo y sus relaciones con la realidad que lo rodea.”
(LS 15). Por esto, consideramos que la filosofia personalista nos puede ayudar a ubicar este
“lugar peculiar del ser humano™ sin caer en una légica antropocéntrica, la cual el mismo
Francisco critica en su enciclica. Asi también, el personalismo nos ayudara a entender la
naturaleza relacional de la persona y otros conceptos antropologicos presentes en la enciclica
que nos ayudaran también a ubicar el concepto de ecologia integral de Francisco dentro del
ecologismo personalista.

La filosofia personalista: una antropologia adecuada

El personalismo, es una corriente filoséfica que nacié en Europa en el periodo
entreguerras del siglo XX como una respuesta a las visiones antropoldgicas dominantes: el
individualismo y el colectivismo. Su fundador es Emmanuel Mounier por lo que podriamos
decir que el personalismo inici6 fundamentalmente en Francia y luego se extendio a otros
paises europeos como Italia, Espafia, Alemania y Polonia. Destacan en su biblioteca autores
como Maritain, Nédoncelle, Scheler, Von Hildebrand, Stein, Buber, Wojtyla, Guardini,
Marcel, Marias y Zubiri; entre otros. (Burgos, 2012)

La filosofia personalista cuya arquitectura conceptual se construye en torno a un
concepto moderno de persona; es una perspectiva antropoldgica moderna y original que hace
uso de categorias propias y exclusivas que tematizan y subrayan elementos de la persona
tales como: la afectividad y subjetividad, la corporalidad, la libertad como
autodeterminacion, la triparticion de la persona en nivel somatico, psiquico y espiritual; asi
como la interpersonalidad, el caracter comunitario y la naturaleza relacional de la persona,
entre muchos otros. (Burgos, 2012)

En su texto, Antropologia: una guia para la existencia (2013), Juan Manuel Burgos

nos expone el concepto moderno de la persona sobre el cual el personalismo ha trabajado.




fu‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

Nos dice:

La persona es un ser digno en si mismo pero necesita entregarse a los demas para
lograr su perfeccion, es dinamico y activo, capaz de transformar el mundo y de alcanzar la
verdad, es espiritual y corporal, poseedor de una libertad que le permite autodeterminarse y
decidir en parte no solo su futuro sino su modo de ser, estd enraizado en el mundo de la
afectividad y es portador y estd destinado a un fin trascendente. (Burgos, 2013, p. 23)

Por su complejidad y la amplitud de los conceptos que abarca, el personalismo posee
distintas corrientes que hacen, en su procesos de discusion y reflexion, mayor o menor énfasis
en ciertos elementos. Sin embargo, para Norgaard (2014) el personalismo posee valores
fundamentales que se podrian resumir en tres declaraciones basicas (p.18):

° Los humanos son relacionales y necesitan una interaccion cercana y
comprometida con otros humanos, en comunidades més grandes o mdas pequefias, para
desarrollar su potencial y prosperar.

° El ser humano es un ser que se compromete, es decir, un ser que se
responsabiliza libremente de su propia vida, pero también de la de sus semejantes y de la
comunidad en general. Significa que somos capaces de formar y dar forma a nuestras vidas
a través de las oportunidades y los desafios que se nos presentan.

° Los humanos tienen una dignidad inherente que nunca puede ser relativizada
o disminuida, y que nuestros congéneres y la sociedad no tienen derecho a suprimir o violar.

La relacionalidad y la dignidad de la persona son conceptos centrales en la Laudato
Si’. Por esto, dado que la enciclica que aqui nos convoca se enmarcaria, como ya lo hemos
dicho, en la Doctrina Social de la Iglesia, corresponde enfocarnos en corrientes del
denominado personalismo social, el cual se enfatiza justamente en la naturaleza relacional de
la persona y da una gran relevancia a la accion y transformacion social. (Burgos, 2013) Esto
no se puede lograr al margen de conceptos ontoldgicos y antropologicos de la persona. No
debemos de olvidar que el personalismo es sobre todo una antropologia y la enciclica Laudato
Si’, de igual manera, apuesta por una antropologia adecuada que permita comprender nuestra
relacion personal con el medio ambiente. (LS 118)

Personalismo social y el ecologismo personalista

El personalismo social o comunitario, fue esta primera corriente personalista surgida

frente al mundo convulso del periodo entre guerras. Emmanuel Mounier y Jaques Maritain




fu‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

son algunos de sus principales exponentes que, a través de una vasta obra de filosofia social
y politica, encontraron un modelo antropologico alternativo a las dos grandes tendencias
predominantes: el individualismo liberal y los colectivismos. Asi, lograron articular las
consecuencias de un nuevo modelo de persona que implicaba una nueva comprension y
valoracion de las estructuras familiares, econdmicas y politicas. Para Burgos (2009), es
posible sintetizar los fundamentos de esta perspectiva en dos principios. En primer lugar, la
primacia social de la persona plantea que cada persona, al ser el ser mas digno y valioso que
existe, tiene unos derechos que la sociedad jamés deberia traspasar ni violar dado que estaria
atentando contra su dignidad. En segundo lugar, el deber de solidaridad por parte de la
persona, rescata la relacionalidad humana afirmando que dado que la persona no es un ser
solitario, s6lo puede lograr una plenitud personal viviendo en interaccion cercana y
comprometida con los demaés. “En el orden social esto significa que la existencia adecuada 'y
correcta de la persona le impone la obligacion moral de vincularse con el bienestar material
y espiritual de su comunidad.” (Burgos, 2009, p. 166) Es decir, de la reflexion antropoldgica
de la persona, del reconocimiento de su dignidad y de su naturaleza relacional surge una ética
que llama a cuidar del bienestar integral de la comunidad.

Asi pues, dentro de esta corriente se enmarca el ecologismo personalista de
Ballesteros (1995) que defiende la prioridad de la persona y junto a ello, una administracion
sostenible que defienda el bienestar del ambiente y de la sociedad. Ballesteros afirma:

Mientras que la mentalidad antropocéntrica tecnocratica veia al hombre fuera y sobre
la naturaleza y la deep ecology, reducido a la misma, el ecologismo personalista ve al hombre
dentro de la naturaleza, dependiendo del resto de seres, pero al mismo tiempo dotado de una
propia excelencia. Excelente, pero dentro de la naturaleza. (Ballestero, 1995, p.35)

Mauricio Beuchot, OP (2020) propone su personalismo anal6gico como una guia para
ubicar el ecologismo personalista de Ballesteros como un medio entre dos extremos. Por una
parte el antropocentrismo tecnocratico, que ve a la naturaleza como esclava, significa un
univocismo antropologico que privilegia al hombre a toda costa y lo convierte en el sefior
despético de la naturaleza, duefio absoluto de los recursos naturales. Por otro lado, el
salvajismo, o deep ecology como le llama Ballesteros, corresponde a un equivocismo
antropoldgico, el cual considera al ser humano como una especie mas entre otras, incluso la

peor, diluyendo la especificidad del hombre y supeditandolo a la lucha por la sobrevivencia




[{.’I‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

en contra de los hombres y de la naturaleza. Asi, Beuchot propone que el ecologismo
personalista es un analogismo antropoldgico, un personalismo analdgico que

concede un gran valor a la persona, es verdad, pero también concede un gran valor a
la naturaleza, porque es donde ella vive, no sélo en el sentido de que la habita, sino en el de
que se nutre de ella; por eso tiene que cuidarla, hacerse responsable de la proteccion de su
entorno, que es también su habitat. (Beuchot, 2020, p. 81)

Beuchot afirma que el ecologismo personalista de Ballesteros, es un personalismo
lucido y equilibrado que no exalta ingenuamente al hombre permitiéndole dominar la
naturaleza sino que advierte que la persona vive en un medio ambiente que debe cuidar para
poder existir. Para Ballesteros:

la relacion entre hombre y naturaleza no debe ser de dominio incontrolado, sino de
cuidado y diligente administracion. La relacion entre el hombre y naturaleza no debe ser de
exclusion: o uno u otra, sino de colaboraciéon, de simbiosis, de cooperacion. (Ballesteros,
1995, p. 34)

Crisis ecologica como crisis despersonalizante

En su libro The Common Good (EI Bien Comun), Norgaard (2017) presenta la tesis
de que la sociedad actual se encuentra despersonalizada. Es decir, las personas han dejado lo
mas basico: “las estrechas relaciones entre seres humanos (dignos y comprometidos) y sus
comunidades.” (p. 26) Desde una vision antropoldgica individualista, el ser humano se ha
distanciado de la realidad: de la suya propia, de la realidad del otro y de la realidad del mundo.
No es de extrafiar pues, que el Papa Francisco afirme que la crisis ecoldgica es una
manifestacion de una crisis relacional (LS 70), de una crisis despersonalizante y, por esto,
“no podemos pretender sanar nuestra relacion con la naturaleza y el ambiente sin sanar todas
las relaciones basicas del ser humano.” (LS 119) Para ¢l, la persona, al declararse autonoma
de la realidad, desmorona la misma base de su existencia. (LS 117) Asi, reconoce que “no
hay ecologia sin una adecuada antropologia.” (LS 118)

Consideramos, que la antropologia adecuada a la que apela el Papa Francisco es la
antropologia personalista. Una antropologia que rescata el valor y la dignidad de la persona
(LS 65), sus cualidades peculiares como el conocimiento, la voluntad, la libertad y la
responsabilidad (LS 118) y, de manera muy especial, la capacidad de relacion; “la apertura a

un «tu» capaz de conocer amar y dialogar [que] sigue siendo la gran nobleza de la persona




fu‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

humana.” (LS 119) Por esto, nos damos ahora a la tarea de mencionar brevemente la forma
en la que el Papa Francisco se compagina con la filosofia personalista, para abarcar los
problemas ambientales de forma inseparable al andlisis de la relacion de cada persona
consigo misma que, a su vez, configura un determinado modo de relacionarse con los demas
y con el ambiente. (LS 141)

La relacion despersonalizada con lo trascendente y consigo mismo

Partimos de que todos los seres humanos, independientemente de que practiquen o no
alguna religién, somos personas que poseemos una dimension trascendente o espiritual,
como apunta Gémez (2014):

Cuando afirmamos que el ser humano es capaz de vida espiritual es virtud de su
inteligencia espiritual, tiene capacidad para experimentar un tipo de inquietudes, de
movimiento, de preguntas y de gestiones que solo se dan en él y que, lejos de apartarle de la
realidad, del mundo, y de la corporeidad, le permiten vivirla con més intensidad. (p. 27)

A partir de esta idea de apertura, vemos la necesidad de reflexionar en la dimension
relacional y corporal de los seres humanos, a la luz de la fe, nos indica la enciclica: “Hoy el
analisis de los problemas ambientales es inseparable del analisis de los contextos humanos y
de la relacién de cada persona consigo misma, que genera un determinado modo de
relacionarse con los demds y con el ambiente. Hay una interaccion entre los ecosistemas y
entre los diversos mundos de referencia social, y asi se muestra una vez mas que «el todo es
superior a la parte»” (LS 141).

Es necesario un cambio de mirada, como apunta Ballesteros (1995) “el hombre ha
perdido la humildad de reconocer su miseria, su dependencia del humus, y al mismo tiempo
la de reconocer su grandeza, su capacidad de pensar, de ser providente.”(p. 41) La
autosuficiencia nos ha seducido y hecho creer que no necesitamos incluso de las otras
personas, el solo hecho de reconocer la dignidad de las otras personas, provocard un
movimiento interior, autodonacion y preocupacion por la realidad y los seres vivos que nos
rodean, aca es donde la fe, es un camino que abona y nutre las relaciones interpersonales.
Quienes se empefian en la defensa de la dignidad de las personas pueden encontrar en la fe
cristiana los argumentos mas profundos para ese compromiso. jQué maravillosa certeza es
que la vida de cada persona no se pierde en un desesperante caos, en un mundo regido por la

pura casualidad o por ciclos que se repiten sin sentido! (LS 65). La fe viene a impulsar las




[U‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

motivaciones existenciales de ayudar y acoger al projimo, sabiéndonos hermanos de la
creacion, co-creadores y cuidadores de lo que nos rodea.

La trascendencia, nunca rifie, con el pensamiento y el progreso humano, ya lo decia
Juan Pablo II, en su enciclica Fides et ratio (1998): “La fe y la razon son como las dos alas
con las cuales el espiritu humano se eleva hacia la contemplacion de la verdad”. La fe
verdadera siempre se abre a la vida, al creador del Universo, a los otros, y a la relacion de un
Tt a otro ta (LS 81).

La fe ademas, nos permite acoger como don la propia corporalidad y la de los otros,
clave importante para vencer el narcisismo que se globaliza cada dia, en el pensamiento
pseudo progresista de la sociedad. Para esto, Francisco, sigue la linea de pensamiento de
Benedicto XVI:

También el hombre posee una naturaleza que él debe respetar y que no puede
manipular a su antojo. El hombre no es solamente una libertad que ¢l se crea por si solo. El
hombre no se crea a si mismo. Es espiritu y voluntad, pero también naturaleza, y su voluntad
es justa cuando €l respeta la naturaleza, la escucha, y cuando se acepta como lo que es, y
admite que no se ha creado a si mismo. Asi, y s6lo de esta manera, se realiza la verdadera
libertad humana (Benedicto XVI, 2011).

En la idea anterior, el papa aleman, critica la libertad que se opone a lo natural, idea
filosofica que en el siglo pasado se difundi6 exitosamente; que hace creer, ilusamente, al ser
humano capaz de hacerlo todo, sin pensar en las consecuencias. Francisco asume esta idea y
aterriza en la relacion de la persona con su propio cuerpo:

La ecologia humana implica también algo muy hondo: la necesaria relacion de la vida
del ser humano con la ley moral escrita en su propia naturaleza, necesaria para poder crear
un ambiente mas digno... En esta linea, cabe reconocer que nuestro propio cuerpo nos sitiia
en una relacion directa con el ambiente y con los demas seres vivientes. La aceptacion del
propio cuerpo como don de Dios es necesaria para acoger y aceptar el mundo entero como
regalo del Padre y casa comun, mientras una logica de dominio sobre el propio cuerpo se
transforma en una légica a veces sutil de dominio sobre la creacion. Aprender a recibir el
propio cuerpo, a cuidarlo y a respetar sus significados, es esencial para una verdadera
ecologia humana (LS 155).

Quisimos anotar este texto, por su riqueza, para entender la interrelacion con el medio




fu‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

ambiente. En primer lugar, debemos de hacer un ejercicio, por aceptar nuestro cuerpo, nuestra
propia particularidad como don, para poder aceptar y acoger al mundo entero, representado
por la idea de Francisco de la “casa comun". De igual manera, no es un sentimentalismo
pasajero, sino propiciar una “cultura del encuentro” segin Fares (2015), donde aceptamos
con respeto la pluralidad, diversidad de los seres humanos y de la creacion. No es
simplemente respetar un arbol, por ejemplo, sino de que el ser humano pueda establecer
vinculos que superen su individualismo y le permita verse como parte de un ecosistema y ver
a otras personas como parte de su propia identidad, a la cual debe de cuidar, de pensar en sus
debilidades y potenciar caminos de solidaridad; ver la sociedad y la naturaleza de forma
integral, como parte de lo que somos.

La relacion despersonalizada con los otros

Como ya hemos mencionado antes, el Papa Francisco relaciona directamente la crisis
ecoldgica con una crisis social despersonalizante que se manifiesta sobre todo en las
relaciones entre las personas. Para ¢l:

“El hombre y la mujer del mundo posmoderno corren el riesgo permanente de
volverse profundamente individualistas, y muchos problemas sociales se relacionan con el
inmediatismo egoista actual, con las crisis de los lazos familiares y sociales, con las
dificultades para el reconocimiento del otro.” (LS 162)

Francisco denuncia y vincula la crisis ambiental con lo que en otro documento suyo,
Amoris Laetitia (2016), llama la cultura del descarte de las personas. En la «cultura de lo
provisorio», se traslada a las relaciones afectivas interpersonales lo que sucede con los
objetos y el medio ambiente: todo es descartable, cada uno usa y tira, gasta y rompe,
aprovecha y estruja mientras sirva (AL 39). Superar esta cultura conlleva el reto de
reconocernos como personas, como hermanas y hermanos, que habitamos una casa comun,
con la que compartimos nuestra existencia. Sobre todo, con aquellas personas cuya dignidad
ha sido excluida. (LS 139) Asi, “para el ecologismo personalista la proteccion de la
naturaleza resulta inseparable de la proteccion de los individuos peor situados de la especia
humana” (Ballesteros, 1995, p. 42) y por esto exige que, para que el hombre se ponga en paz
con la naturaleza, debera primero ponerse en paz con los demas hombres. (Beuchot, 2020,
p.79)

Es importante recalcar que el ser humano, en la vision de Francisco, debe de cultivar




[U‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

un sentido de pertenencia con la naturaleza y con su comunidad, desde la ética del cuidado.
El concepto del “cuidado” se coloca opuesto a la cultura del descarte que nos domina
actualmente, donde este “descarte” no solo es de desechos, sino sobretodo de personas, una
relacion que Francisco denuncia como violencia: “Si no hay verdades objetivas ni principios
solidos, fuera de la satisfaccion de los propios proyectos y de las necesidades inmediatas,
(qué limites pueden tener la trata de seres humanos, la criminalidad organizada, el
narcotrafico, el comercio de diamantes ensangrentados y de pieles de animales en vias de
extincion?... Es la misma légica del «usa y tira.»” (LS 123) Francisco propone, siguiendo a
San Pablo VI, “la civilizacion del amor”, el cuidado exige que cada persona asuma acciones
cotidianas de amor y respeto, un “cuidado generoso y lleno de ternura” (LS 220).
Evidentemente, se alienta a que dichas motivaciones personales, contribuyan no solamente
en la manera de relacionarnos entre las personas, sino también en cambios estructurales,
sociales y politicos.

Podemos afirmar que, a partir de Laudato Si', se nos invita a asumir nuestra
naturaleza relacional como acto de fraternidad universal y asumir el valor de la amistad
fraterna, como afirmaba Maritain (Burgos, 2009, p.182), ante una sociedad donde abunda el
ensimismamiento y el egoismo. Asi, cuando nos referimos a una ecologia integral, hay que
anotar que el Papa recalca, al igual que los autores personalistas, todos los ambientes sociales
en el que la persona esta inmerso: la familia como experiencia de dignidad originaria
(Ballesteros, 1995; Burgos, 2009), las comunidades intermedias como ambito de la vocacion
social (Burgos, 2009) y las ciudades como redes dignificantes de comunion y pertenencia
(LS 148); de manera que la persona en todos sus &mbitos aprenda a relacionarse de forma
armonica con la creacion y con las demas personas, buscando el sentido de lo bello en todo
y en todos.

Ademas, Francisco nos insta a mirar el mundo desde otra Optica, que no solo se quede
en el acto de examinarnos o evaluarnos, sino de dar pasos concretos en pro de hacer el mundo
un lugar mas habitable, sostenible y solidario. Como ya hemos dicho, el énfasis en la accion
y transformacion social, es propia del personalismo comunitario o personalismo social. Por
ello, no seria correcto finalizar este ensayo sin retomar de forma breve algunas lineas de

accion que nos propone el papa en su enciclica.




[{.’I‘ Revista
4 P imaitas REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844

-

Laudato Si’: itinerario de la persona

En su enciclica de la casa comtn, Francisco vislumbra no solo la urgencia por la crisis
climatica y la crisis social que enfrentamos los seres humanos, sino que en su reflexion urge
a pasar a la accion y a las implicaciones practicas a las que nos enfrentamos. Para ¢él, el
cambio debe ser desde la persona; desde su dignidad unica e irrepetible y su especial valor
manifestado en “la capacidad de reflexion, la argumentacion, la creatividad, la interpretacion,
la elaboracion artistica y otras capacidades inéditas [que] muestran una singularidad que
trasciende el ambito fisico y bioldgico.” (LS 81) ;Como se logra el cambio personal, hacia
el cuidado de la casa comun? En primera instancia, afirma el Papa, educando en “el cuidado
basado en la compasion” (LS 210).

“La educacion sera ineficaz y sus esfuerzos seran estériles si no procura también
difundir un nuevo paradigma acerca del ser humano, la vida, la sociedad y la relacién con la
naturaleza. De otro modo, seguird avanzando el paradigma consumista.” (LS 215)

Consiste en educar para transformar mentalidades, actitudes, comportamientos y
modos de vida; cambiar el paradigma hacia un sistema de relaciones y valores distintos,
inclinados hacia el desarrollo integral de la persona; lo sostenible no como moda o tendencia,
sino como parte de la corresponsabilidad fraterna y la solidaridad humana. Ya nos los dice
Ballesteros (1995): “la diferencia fenomenologica del hombre respecto al resto de la creacion,
procedente de esa imago Dei, radicaria por tanto en su intencionalidad, en su capacidad de
proyecto.”(p.35) El proyecto consiste pues, en vencer el individualismo antropocéntrico, que
nos hace pensar en que somos una especie superior que solamente domina y “supedita la
naturaleza a sus conveniencias e intereses.” (Beuchot, 2020, p.79) Plantear politicas
educativas y sociales, que generen personas mas conscientes y convencidas de la solidaridad
y fraternidad entre los seres humanos; asi como una relacion de proteccion, cooperacion y
equilibrio proporcional con la naturaleza. (Beuchot, 2020, p.46)

Queremos cerrar este ensayo, motivandonos. La problematica ambiental nos compete
a todas las personas, vale la pena luchar desde nuestros espacios e inquietudes, para hacer la
diferencia, es un deber de honestidad evaluarnos y preguntarnos: ;Qué acciones puede tomar
yo? Francisco marca un itinerario:

1. Conversion ecoldgica

El término fue expresado por Juan Pablo II (LS 219) para generar un dinamismo de




fu‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

cambio duradero, y que incentive a la vez una conversion comunitaria. Ya que siendo
sinceros, la crisis manifiesta que se ha desvirtuado el sentido de ser personas, esto se expresa
en crisis éticas de la modernidad (LS 119) tratando la crisis del ser persona, la conversion
ecologica, lograremos el ideal de la Evangelii gaudium (n. 261): los méviles interiores que
impulsan, motivan, alientan y dan sentido a la accion personal y comunitaria”.

El papa habla de una revolucion cultural (LS 114), la educacién, los valores, el
pensamiento filosofico, deben de cambiar e inculcar nuevos paradigmas y valores socio-
ecoldgicos en las personas, este es un punto determinante, y un acierto, ya que no depende
de si somos creyentes o no, es una agenda que le atafie a la humanidad. El reto de cultivar
virtudes ecologicas, para crear una “ciudadania ecologica”, donde la mayor parte de los
miembros de la sociedad la haya aceptado a partir de motivaciones adecuadas, y que
reaccione desde una transformacion personal. Solo a partir del cultivo de sélidas virtudes es
posible la donacién de si en un compromiso ecolégico. (LS 211)

2. Realizar cambios de estilos de vidas (LS 23)

Sobre todo en lo que se refiere a cambiar nuestra forma de consumo, puede vivirse
con mayor austeridad, evaluar con exigencia las decisiones cotidianas, de lo que compramos,
gastamos y utilizamos, sobre todo pensando el impacto de nuestras decisiones en el medio
ambiente. El ritmo de consumo, de desperdicio y de alteracion del medio ambiente ha
superado las posibilidades del planeta, de tal manera que el estilo de vida actual, por ser
insostenible, s6lo puede terminar en catastrofes (LS 161).

Para Ballesteros (1995), el consumismo tecnocratico que critica el Papa Francisco en
su enciclica, es producto de una pérdida de la persona del “dominio de su propio dominio” y
recuerda a Juan Pablo II quien en la Sollicitudo rei socialis, ap.28, afirma como le
consumismo conduce a la autodestruccion social, al hacer a los hombres esclavos de su
posesion, perdiendo asi consciencia de la jerarquia entre el ser y el tener; y como resultado,
eliminando recursos no renovables y produciendo desechos no reciclables. Por esto,
Ballesteros propone que los principios del ecologismo personalista deben de formular un
nuevo imperativo categorico:

Obra de tal modo que tu nivel de consumo pueda convertirse en maxima de conducta
universal por ser compatible con condiciones de vida dignas para la presente y futuras

generaciones. (Ballesteros, 1995, p. 42)




[{.’I‘ Revista
4 P imaitas REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844

-

Pareciera que nuestros actos llegaran a ser gotas en medio del océano, pero el cambio
inicia de esta manera, por ejemplo, realizando el ejercicio de medir nuestra huella de carbono.
Para Francisco, la tecnologia puede ayudarnos con esta tarea vital de generar nuevos habitos
(LS 209).

3. Trabajar por grandes estrategias que detengan la degradacion ambiental (LS
231)

Por ultimo, Laudato Si” lanza y empuja la historia y nos reta, no se queda en palabras
reflexivas, nos solicita transformar las politicas ecoldgicas de nuestra sociedad, a nivel de
sistema. Por esto, y desde los principios personalistas, la conversion ecoldgica personal
naturalmente debe llevar a relacionarse con los otros e involucrarse con las problematicas de
la comunidad. No queda solamente en una praxis solitaria e individual, sino que la praxis
personalista y la vocacion social llevan a la persona a trabajar y accionar en conjunto con
otros, a relaciones interpersonales y comunitarias. Asi la accion deviene transformacion
social, manifestandose en cambios estructurales, no solamente con cambios en habitos
comunitarios, sino a nivel sistematico, trabajar “en grandes estrategias que detengan
eficazmente la degradacion ambiental.” (LS 231)

El dialogo interdisciplinario serd el primer paso, de manera que cada persona aporte
desde su propia experticia las problematicas medioambientales y exijan a los gobernantes
medidas reales, no paliativas, en favor de la casa comun. Es lo més importante a corto plazo,
por eso mismo el empoderamiento y participacion politica de cada persona es fundamental.
“Obligar a los gobiernos a desarrollar normativas, procedimientos y controles mas rigurosos”
(LS 179). Es un deber ciudadano y ético, que cada persona se convierta en un centinela de la
casa comun, e€s un imperativo moral, no es un mero activismo, va mas alla, es una tarea de
vida, de amor y empatia.

La participacion politica es fundamental, implicarnos, “la presion de la poblaciéon y
de las instituciones siempre habra resistencia a intervenir, mas ain cuando haya urgencias
que resolver” (LS 181). De manera que exijamos a nuestros gobiernos un alto al uso excesivo
de los recursos, en pro del crecimiento econémico. En este aspecto, el personalismo social
aboga por la reivindicacion de las comunidades intermedias en el buen funcionamiento de
una estructura estatal. (Burgos, 2009) Para los autores personalistas, el asociacionismo

intermedio constituye un nivel mas accesible y de una importancia decisiva de “dar alma al




[U‘ Revista
4 L' s REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844
-

Estado y orientar sus decisiones de modo que beneficien y fomenten los valores que
realmente interesan a las personas.” (Burgos, 2009, p.186) Inclusive, al final de su ensayo
sobre personalismo social, Burgos llega a afirmar que el principio de solidaridad impone una
obligacion moral de participar, en la medida de lo posible, de las organizaciones,
asociaciones y comunidades intermedias.

Con este itinerario de acciones, Francisco propone toda una dinamica de vida, ante
un desafio que nos parece inmenso, redoblar en lo posible actitudes, proyectos y acciones en
favor de la casa comun es la tarea. Salir de nuestras comodidades y dar ejemplo de
consciencia. Un salto de fe, consideramos que serd lo mas determinante, creer en el potencial
del ser humano y ver la historia con optimismo y esperanza. El Papa anota una idea
alentadora, que nos puede motivar para seguir desde nuestras trincheras cotidianas

salvaguardando el medio ambiente: “;Es tanto lo que si se puede hacer!” (LS 180).

Conclusiones
Sin duda alguna, el presente ensayo es tan solo un esbozo de lo que el ecologismo

integral de Francisco y el ecologismo de la filosofia personalista tienen en comun. Por
ejemplo, faltaria desarrollar el concepto de belleza, que los personalistas afirman como vital
para entender la inclinacion estética de la persona y que Francisco reconoce como camino
para una verdadera conversion ecoldgica. (LS 11) Sin embargo, en el presente ensayo hemos
podido reconocer en la enciclica Laudato Si’, los valores centrales del personalismo
mencionados por Norgaard (2014).

Reconocemos la dignidad de la persona como un valor central tanto para Francisco
como para los autores personalistas, verdadera base antropoldgica de la responsabilidad que
tiene el ser humano frente al medio ambiente y los demads seres vivos. De igual forma, se
reconoce la naturaleza relacional de la persona como un lente que nos ayuda a entender la
crisis ecoldgica y la sociedad despersonalizada como productos de la pérdida de una
adecuada relacionalidad. Por ultimo, entendemos el compromiso como consecuencia de los
valores anteriores. La reflexion antropologica de la persona, tanto para Francisco como para
los autores personalistas, desemboca en la obligacién moral de actuar de forma concreta y de
involucrarse en las acciones y transformaciones sociales necesarias para afrontar la crisis

climatica y sanar la relacion de la persona con el medio ambiente.




Fgr Revista
4 Ve REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844

-

Dado que este ultimo valor es pilar fundamental del personalismo social.
Consideramos que la filosofia personalista puede aportar gran valor a las propuestas e
iniciativas que surjan basadas en la enciclica Laudato Si’. Durante el VII Simposio anual de
la Fundacion Vaticana Joseph Ratzinger, la Universidad Catolica de Costa Rica, siendo su
sede en el 2017, inaugurd el Observatorio Laudato Si’; el cual realiza una gran labor
fomentando y socializando la investigacion del Indice de Ecologia Integral Humanista
(IEIH). Por esta razdn, y dado que la Universidad Catolica de Costa Rica se prepara ahora
para ser sede del VI Congreso Iberoamericano de Personalismo en el 2024; los autores del
presente ensayo y la Catedra de Personalismo Emmanuel Mournier, nos ponemos a la
disposicion de, no solamente continuar reflexionando y discutiendo este tema tan importante,
sino sobre todo de comenzar a pensar la manera en que la filosofia personalista y el
ecologismo personalista puedan aportar a las acciones concretas y a las transformaciones
sociales que puedan surgir del IEIH y de otras iniciativas que surjan de la ecologia integral
humanista de la Laudato Si’. De igual forma, confiamos que el presente ensayo pueda animar
a los simpatizantes, académicos y demads actores sociales que se vinculan con el
personalismo, a comenzar una robusta reflexion y discusioén en torno a todo lo que esta
moderna y original propuesta filoséfica pueda aportar a la problemética tan actual y tan
urgente como lo es el cambio climéatico; y con més razén, teniendo en cuenta que el siguiente
congreso de la Asociacion Iberoamericana de Personalismo girard, sobre todo, en torno a esta
tematica. Ain queda mucho por reflexionar, por discutir y por hacer; y esperamos que este
ensayo pueda, de alguna forma, propiciar una “nueva ola” de pensamiento personalista

ecoldgico en Iberoamérica.

Referencias
Ballesteros, J. (1995). Ecologismo Personalista. Madrid: Editorial Tecnos.

Benedicto XVI. Discurso al Parlamento Federal en Berlin. 22 de septiembre 2011.

Beuchot, M. (2020). Microcosmos: la relacion del hombre con la naturaleza. En M.
Beuchot, & A. del Moral, Reflexiones sobre bioética y ecologia: Una visién
hermenéutica (pags. 73-84). Aguascalientes: Universidad Auténoma de

Aguascalientes.




‘ Y ' et REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): 61-77, ISSN 2215-6844
J Humanitas . , , 19 (19): pp. 61-77, -
-

Beuchot, M. (2020). Una bioética en la linea de la filosofia personalista. En M. Beuchot, A.
del Moral, Reflexiones sobre bioética y ecologia: Una vision hermenéutica (pags.
45-56). Aguascalientes: Universidad Autonoma de Aguascalientes.

Burgos, J. M. (2009). Reconstruir la persona: ensayos personalistas. Madrid: Ediciones
Palabra.

Burgos, J. M. (2012). Introduccion al personalismo. Madrid: Ediciones Palabra.

Burgos, J. M. (2013). Antropologia: una guia para la existencia. Madrid: Ediciones
Palabra.

Fares, D. (2015) Papa Francisco. La cultura del encuentro, Buenos Aires: Edhasa.

Francisco. (2013) Exhortacion apostolica. Evangelii gaudium, 24 noviembre 2013.

Francisco. (2015) Carta enciclica. Laudato Si". 24 de mayo 2015.

Francisco. (2016) Exhortacion apostélica. Amoris Laetitia, 19 marzo 2016.

Goémez, 1. (2014) Educar la Inteligencia Espiritual. Recursos para la clase de religion,
Madrid: Ediciones Khaf.

Norgaard, J. (2014). The Common Good: an introduction to personalism. Denmark: Boedal

Publishing.




