
 

61 
 

LAUDATO SI´: UNA LECTURA DESDE EL PERSONALISMO 

SOCIAL Y EL ECOLOGISMO PERSONALISTA

 

LAUDATO SI´: A READING FROM SOCIAL PERSONALISM AND 

PERSONALIST ENVIRONMENTALISM 

 
Luis Diego Segura Céspedes 
Universidad Católica de Costa Rica 

San José, Costa Rica. 

 

Juan Ignacio Alpízar Valverde 
Universidad Católica de Costa Rica 

San José, Costa Rica. 

 
 
Resumen: ensayo, desea provocar una reflexión acerca de la relación entre la filosofía personalista y 

la ecología integral, tema que hasta el momento, ha sido poco explorado. De manera que pueda 

pensarse la crisis del planeta, como una crisis del sentido de la persona. La crisis climática, como 

resultado de una sociedad despersonalizada. Para esto, recurrimos a la encíclica Laudato sí´ del Papa 

Francisco, quien establece un diálogo abierto con la humanidad acerca de la ecología y los retos que 

tenemos todos los seres humanos, en el contexto actual que vivimos 

 

Palabras clave: personalismo social - ecología integral - casa común - ecologismo personalista 

 

Abstract: This essay wishes to provoke a reflection on the relationship between personalist 

philosophy and integral ecology, a subject that has been little explored so far. So that the crisis of the 

planet can be thought of as a crisis of the meaning of the person. The climate crisis, as a result of a 

depersonalized society. For this, we turn to the encyclical Laudato Sí' of Pope Francis, who 

establishes an open dialogue with humanity about ecology and the challenges that all human beings 

have, in the current context in which we live. 

 

Key Words: social personalism - integral ecology - common home - personalist environmentalism 

 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

62 

Introducción  

En agosto de este año, en Ciudad de México, se dio cita al I Congreso Mundial de 

Personalismo. Este artículo nace a partir de la concientización, en la escasa reflexión y 

discusión filosófica que existe en torno a la relación entre esta rama filosófica con la ecología. 

Nos sorprendió como no hubo un eco en dicho encuentro, sobre todo con la crisis ecológica 

que vive el planeta. Por esto mismo, nos dimos a la tarea de reflexionar a la luz de la encíclica 

Laudato Si´ del Papa Francisco, quien dialoga con la humanidad eficazmente acerca de la 

crisis medioambiental, y señalar su relación con algunos filósofos personalistas que han sido 

pioneros en reflexionar en torno a un ecologismo personalista. 

Partimos de los elementos antropológicos de la Laudato Si´, entendiendo la crisis 

ecológica, como una crisis que nace de la persona. El Papa nos desafía a ver el planeta desde 

la óptica de la fraternidad universal, con el concepto de casa común, de manera que su 

discurso conversa con todas las personas, sean creyentes o no. 

A su vez, explicamos acerca de cómo la filosofía personalista, nos sitúa en el concepto 

antropológico de persona, entender su uso de categorías individuales y sociales para divisar 

el conflicto ambiental, como un conflicto de la desvirtualización de la persona como causa 

del uso irresponsable y egoísta de los recursos naturales, lo que el Papa llamará una cultura 

del descarte, una cultura despersonalizante. En esta, no se reconoce la dignidad y la 

dimensión relacional (comunitaria) de las personas; afectando directamente a la creación y 

llevándonos  al equívoco de no tener empatía con los otros seres vivos. 

Los autores que reflexionan en el personalismo social y el ecologismo personalista, 

nos hablarán de la responsabilidad ambiental como una exigencia moral de simbiosis con el 

ecosistema, ubicando una adecuada antropología como base de una sana relación entre el ser 

humano y la naturaleza. 

Posteriormente, analizamos las relaciones de la persona consigo misma, con la 

trascendencia y con los demás, para convertir a Laudato Si´en praxis, en acciones que inciden 

favorablemente en cambios reales y a corto plazo, en lo que Francisco llama una conversión 

ecológica, humanizando así la ecología. Nos proponemos evidenciar la ecología integral de 

Francisco como una propuesta acorde al ecologismo personalista. 

 

 

 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

63 

Desarrollo 

Laudato Si´ y el cuidado de la casa común 

Conviene comenzar recordando que la carta encíclica del Papa Francisco Laudato Si´, 

es un llamado a cada persona que habita este planeta independientemente de su credo o 

religión. Es un diálogo universal, que marca la esencia de su pontificado, dado que, para 

todas las personas deberían ser “inseparables la preocupación por la naturaleza, la justicia 

con los pobres, el compromiso con la sociedad y la paz interior.” (LS 10) Así también, 

podemos decir que es una encíclica verde ubicada dentro de la Doctrina Social de la Iglesia, 

que da centralidad al tema ecológico. 

La primera idea con la que el Papa abre un diálogo, no solo con los católicos sino que 

con todos los hombres y mujeres de buena voluntad, es encabezando la encíclica con el 

siguiente enunciado: “Sobre el cuidado de la casa común.” El describir al Planeta Tierra, 

como “casa común”, es un acierto como concepto, ya que transforma el debate sobre ecología 

en un tema trascendental y cercano, y sobre todo accesible a todas las personas y no sólo en 

esferas intelectuales. Según el Papa, se debe “reconocer la Tierra como un don, que tenemos 

la responsabilidad de administrar correctamente, porque de ello depende la supervivencia de 

las próximas generaciones humanas, es un préstamo que cada generación recibe y debe 

transmitir a la generación siguiente.” (LS 159)  

El deber es de compartirlo desde relaciones fraternas, ya que la impronta ha sido el 

uso desmedido y egoísta de la creación por parte del hombre, esto a pesar de que “los seres 

humanos estamos juntos como hermanos y hermanas en una maravillosa peregrinación, 

entrelazados por el amor que Dios tiene a cada una de sus criaturas  y que nos une también, 

con tierno cariño, al hermano sol, a la hermana luna, al hermano río y a la madre tierra” (LS 

92).  

Por esto, es importante destacar, la idea del Papa de que todo está relacionado (LS 

70), no podemos desligar la degeneración ambiental, sin entender el desmedido afán de la 

persona por un desarrollo, toda la vida está en juego. La crisis del medio ambiente, responde 

a un ideal distorsionado de la persona, donde el cuidado y la responsabilidad racional han 

pasado a ser el consumismo despiadado y competitivo.  

Lo anterior responde a que Francisco se preocupa por el sentido y búsquedas del ser 

humano del siglo XXI, por sus problemas y sobre todo por las personas que viven en las 

periferias existenciales, ya que como él mismo menciona, “no hay dos crisis separadas, una 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

64 

ambiental y otra social, sino una sola y compleja crisis socio-ambiental.” (LS 139).  

En este ensayo nos hemos propuesto el indagar en el concepto de ecología humana 

integral, que Francisco asume de sus predecesores, ya que no es una mera idea filantrópica, 

no cae en los reduccionismos de muchos grupos ecologistas que enfrentan al ser humano con 

la naturaleza de manera antagónica, sino que cuestiona a la persona, y el cuido que puede 

hacer del ambiente desde una atención ecológica integral, Francisco lo concibe de la siguiente 

forma: “Podremos proponer una ecología que, entre sus distintas dimensiones, incorpore el 

lugar peculiar del ser humano en este mundo y sus relaciones con la realidad que lo rodea.” 

(LS 15). Por esto, consideramos que la filosofía personalista nos puede ayudar a ubicar este 

“lugar peculiar del ser humano” sin caer en una lógica antropocéntrica, la cual el mismo 

Francisco critica en su encíclica. Así también, el personalismo nos ayudará a entender la 

naturaleza relacional de la persona y otros conceptos antropológicos presentes en la encíclica 

que nos ayudarán también a ubicar el concepto de ecología integral de Francisco dentro del 

ecologismo personalista.  

La filosofía personalista: una antropología adecuada 

El personalismo, es una corriente filosófica que nació en Europa en el período 

entreguerras del siglo XX como una respuesta a las visiones antropológicas dominantes: el 

individualismo y el colectivismo. Su fundador es Emmanuel Mounier por lo que podríamos 

decir que el personalismo inició fundamentalmente en Francia y luego se extendió a otros 

países europeos como Italia, España, Alemania y Polonia. Destacan en su biblioteca autores 

como Maritain, Nédoncelle, Scheler, Von Hildebrand, Stein, Buber, Wojtyla, Guardini, 

Marcel, Marías y Zubiri; entre otros. (Burgos, 2012)  

La filosofía personalista cuya arquitectura conceptual se construye en torno a un 

concepto moderno de persona; es una perspectiva antropológica moderna y original que hace 

uso de categorías propias y exclusivas que tematizan y subrayan elementos de la persona 

tales como: la afectividad y subjetividad, la corporalidad, la libertad como 

autodeterminación, la tripartición de la persona en nivel somático, psíquico y espiritual; así 

como la interpersonalidad, el carácter comunitario y la naturaleza relacional de la persona, 

entre muchos otros. (Burgos, 2012) 

En su texto, Antropología: una guía para la existencia (2013), Juan Manuel Burgos 

nos expone el concepto moderno de la persona sobre el cual el personalismo ha trabajado. 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

65 

Nos dice: 

La persona es un ser digno en sí mismo pero necesita entregarse a los demás para 

lograr su perfección, es dinámico y activo, capaz de transformar el mundo y de alcanzar la 

verdad, es espiritual y corporal, poseedor de una libertad que le permite autodeterminarse y 

decidir en parte no solo su futuro sino su modo de ser, está enraizado en el mundo de la 

afectividad y es portador y está destinado a un fin trascendente. (Burgos, 2013, p. 23) 

Por su complejidad y la amplitud de los conceptos que abarca, el personalismo posee 

distintas corrientes que hacen, en su procesos de discusión y reflexión, mayor o menor énfasis 

en ciertos elementos. Sin embargo, para Norgaard (2014) el personalismo posee valores 

fundamentales que se podrían resumir en tres declaraciones básicas (p.18): 

● Los humanos son relacionales y necesitan una interacción cercana y 

comprometida con otros humanos, en comunidades más grandes o más pequeñas, para 

desarrollar su potencial y prosperar. 

● El ser humano es un ser que se compromete, es decir, un ser que se 

responsabiliza libremente de su propia vida, pero también de la de sus semejantes y de la 

comunidad en general. Significa que somos capaces de formar y dar forma a nuestras vidas 

a través de las oportunidades y los desafíos que se nos presentan. 

● Los humanos tienen una dignidad inherente que nunca puede ser relativizada 

o disminuida, y que nuestros congéneres y la sociedad no tienen derecho a suprimir o violar. 

La relacionalidad y la dignidad de la persona son conceptos centrales en la Laudato 

Si´. Por esto, dado que la encíclica que aquí nos convoca se enmarcaría, como ya lo hemos 

dicho, en la Doctrina Social de la Iglesia, corresponde enfocarnos en corrientes del 

denominado personalismo social, el cual se enfatiza justamente en la naturaleza relacional de 

la persona y da una gran relevancia a la acción y transformación social. (Burgos, 2013) Esto 

no se puede lograr al margen de conceptos ontológicos y antropológicos de la persona. No 

debemos de olvidar que el personalismo es sobre todo una antropología y la encíclica Laudato 

Si´, de igual manera, apuesta por una antropología adecuada que permita comprender nuestra 

relación personal con el medio ambiente. (LS 118) 

Personalismo social y el ecologismo personalista 

El personalismo social o comunitario, fue esta primera corriente personalista surgida 

frente al mundo convulso del período entre guerras. Emmanuel Mounier y Jaques Maritain 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

66 

son algunos de sus principales exponentes que, a través de una vasta obra de filosofía social 

y política, encontraron un modelo antropológico alternativo a las dos grandes tendencias 

predominantes: el individualismo liberal y los colectivismos. Así, lograron articular las 

consecuencias de un nuevo modelo de persona que implicaba una nueva comprensión y 

valoración de las estructuras familiares, económicas y políticas. Para Burgos (2009), es 

posible sintetizar los fundamentos de esta perspectiva en dos principios. En primer lugar, la 

primacía social de la persona plantea que cada persona, al ser el ser más digno y valioso que 

existe, tiene unos derechos que la sociedad jamás debería traspasar ni violar dado que estaría 

atentando contra su dignidad. En segundo lugar, el deber de solidaridad por parte de la 

persona, rescata la relacionalidad humana afirmando que dado que la persona no es un ser 

solitario, sólo puede lograr una plenitud personal viviendo en interacción cercana y 

comprometida con los demás. “En el orden social esto significa que la existencia adecuada y 

correcta de la persona le impone la obligación moral de vincularse con el bienestar material 

y espiritual de su comunidad.” (Burgos, 2009, p. 166) Es decir, de la reflexión antropológica 

de la persona, del reconocimiento de su dignidad y de su naturaleza relacional surge una ética 

que llama a cuidar del bienestar integral de la comunidad. 

Así pues, dentro de esta corriente se enmarca el ecologismo personalista de 

Ballesteros (1995) que defiende la prioridad de la persona y junto a ello, una administración 

sostenible que defienda el bienestar del ambiente y de la sociedad. Ballesteros afirma: 

Mientras que la mentalidad antropocéntrica tecnocrática veía al hombre fuera y sobre 

la naturaleza y la deep ecology, reducido a la misma, el ecologismo personalista ve al hombre 

dentro de la naturaleza, dependiendo del resto de seres, pero al mismo tiempo dotado de una 

propia excelencia. Excelente, pero dentro de la naturaleza. (Ballestero, 1995, p.35) 

Mauricio Beuchot, OP (2020) propone su personalismo analógico como una guía para 

ubicar el ecologismo personalista de Ballesteros como un medio entre dos extremos. Por una 

parte el antropocentrismo tecnocrático, que ve a la naturaleza como esclava, significa un 

univocismo antropológico que privilegia al hombre a toda costa y lo convierte en el señor 

despótico de la naturaleza, dueño absoluto de los recursos naturales. Por otro lado, el 

salvajismo, o deep ecology como le llama Ballesteros, corresponde a un equivocismo 

antropológico, el cual considera al ser humano como una especie más entre otras, incluso la 

peor, diluyendo la especificidad del hombre y supeditándolo a la lucha por la sobrevivencia 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

67 

en contra de los hombres y de la naturaleza. Así, Beuchot propone que el ecologismo 

personalista es un analogismo antropológico, un personalismo analógico que 

concede un gran valor a la persona, es verdad, pero también concede un gran valor a 

la naturaleza, porque es donde ella vive, no sólo en el sentido de que la habita, sino en el de 

que se nutre de ella; por eso tiene que cuidarla, hacerse responsable de la protección de su 

entorno, que es también su hábitat. (Beuchot, 2020, p. 81) 

Beuchot afirma que el ecologismo personalista de Ballesteros, es un personalismo 

lúcido y equilibrado que no exalta ingenuamente al hombre permitiéndole dominar la 

naturaleza sino que advierte que la persona vive en un medio ambiente que debe cuidar para 

poder existir. Para Ballesteros: 

la relación entre hombre y naturaleza no debe ser de dominio incontrolado, sino de 

cuidado y diligente administración. La relación entre el hombre y naturaleza no debe ser de 

exclusión: o uno u otra, sino de colaboración, de simbiosis, de cooperación. (Ballesteros, 

1995, p. 34) 

Crisis ecológica como crisis despersonalizante 

En su libro The Common Good (El Bien Común), Norgaard (2017) presenta la tesis 

de que la sociedad actual se encuentra despersonalizada. Es decir, las personas han dejado lo 

más básico: “las estrechas relaciones entre seres humanos (dignos y comprometidos) y sus 

comunidades.” (p. 26) Desde una visión antropológica individualista, el ser humano se ha 

distanciado de la realidad: de la suya propia, de la realidad del otro y de la realidad del mundo. 

No es de extrañar pues, que el Papa Francisco afirme que la crisis ecológica es una 

manifestación de una crisis relacional (LS 70), de una crisis despersonalizante y, por esto, 

“no podemos pretender sanar nuestra relación con la naturaleza y el ambiente sin sanar todas 

las relaciones básicas del ser humano.” (LS 119) Para él, la persona, al declararse autónoma 

de la realidad, desmorona la misma base de su existencia. (LS 117) Así, reconoce que “no 

hay ecología sin una adecuada antropología.” (LS 118)  

Consideramos, que la antropología adecuada a la que apela el Papa Francisco es la 

antropología personalista. Una antropología que rescata el valor y la dignidad de la persona 

(LS 65), sus cualidades peculiares como el conocimiento, la voluntad, la libertad y la 

responsabilidad (LS 118) y, de manera muy especial, la capacidad de relación; “la apertura a 

un «tú» capaz de conocer amar y dialogar [que] sigue siendo la gran nobleza de la persona 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

68 

humana.” (LS 119) Por esto, nos damos ahora a la tarea de mencionar brevemente la forma 

en la que el Papa Francisco se compagina con la filosofía personalista, para abarcar los 

problemas ambientales de forma inseparable al análisis de la relación de cada persona 

consigo misma que, a su vez, configura un determinado modo de relacionarse con los demás 

y con el ambiente. (LS 141) 

La relación despersonalizada con lo trascendente  y consigo mismo 

Partimos de que todos los seres humanos, independientemente de que practiquen o no 

alguna religión, somos personas que poseemos una dimensión trascendente o espiritual, 

como apunta Gómez (2014):  

Cuando afirmamos que el ser humano es capaz de vida espiritual es virtud de su 

inteligencia espiritual, tiene capacidad para experimentar un tipo de inquietudes, de 

movimiento, de preguntas y de gestiones que solo se dan en él y que, lejos de apartarle de la 

realidad, del mundo, y de la corporeidad, le permiten vivirla con más intensidad. (p. 27) 

 A partir de esta idea de apertura, vemos la necesidad de reflexionar en la dimensión 

relacional y corporal de los seres humanos, a la luz de la fe, nos indica la encíclica: “Hoy el 

análisis de los problemas ambientales es inseparable del análisis de los contextos humanos y 

de la relación de cada persona consigo misma, que genera un determinado modo de 

relacionarse con los demás y con el ambiente. Hay una interacción entre los ecosistemas y 

entre los diversos mundos de referencia social, y así se muestra una vez más que «el todo es 

superior a la parte»” (LS 141). 

Es necesario un cambio de mirada, como apunta Ballesteros (1995) “el hombre ha 

perdido la humildad de reconocer su miseria, su dependencia del humus, y al mismo tiempo 

la de reconocer su grandeza, su capacidad de pensar, de ser providente.”(p. 41) La 

autosuficiencia nos ha seducido y hecho creer que no necesitamos incluso de las otras 

personas, el solo hecho de reconocer la dignidad de las otras personas, provocará un 

movimiento interior, autodonación y preocupación por la realidad y los seres vivos que nos 

rodean, acá es donde la fe, es un camino que abona y nutre las relaciones interpersonales. 

Quienes se empeñan en la defensa de la dignidad de las personas pueden encontrar en la fe 

cristiana los argumentos más profundos para ese compromiso. ¡Qué maravillosa certeza es 

que la vida de cada persona no se pierde en un desesperante caos, en un mundo regido por la 

pura casualidad o por ciclos que se repiten sin sentido! (LS 65). La fe viene a impulsar las 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

69 

motivaciones existenciales de ayudar y acoger al prójimo, sabiéndonos hermanos de la 

creación, co-creadores y cuidadores de lo que nos rodea.  

La trascendencia, nunca riñe, con el pensamiento y el progreso humano, ya lo decía 

Juan Pablo II, en su encíclica Fides et ratio (1998): “La fe y la razón son como las dos alas 

con las cuales el espíritu humano se eleva hacia la contemplación de la verdad”. La fe 

verdadera siempre se abre a la vida, al creador del Universo, a los otros, y a la relación de un 

Tú a otro tú (LS 81). 

La fe además, nos permite acoger como don la propia corporalidad y la de los otros, 

clave importante para vencer el narcisismo que se globaliza cada día, en el pensamiento 

pseudo progresista de la sociedad. Para esto, Francisco, sigue la línea de pensamiento de 

Benedicto XVI: 

También el hombre posee una naturaleza que él debe respetar y que no puede 

manipular a su antojo. El hombre no es solamente una libertad que él se crea por sí solo. El 

hombre no se crea a sí mismo. Es espíritu y voluntad, pero también naturaleza, y su voluntad 

es justa cuando él respeta la naturaleza, la escucha, y cuando se acepta como lo que es, y 

admite que no se ha creado a sí mismo. Así, y sólo de esta manera, se realiza la verdadera 

libertad humana (Benedicto XVI, 2011). 

En la idea anterior, el papa alemán, critica la libertad que se opone a lo natural, idea 

filosófica que en el siglo pasado se difundió exitosamente; que hace creer, ilusamente, al ser 

humano capaz de hacerlo todo, sin pensar en las consecuencias. Francisco asume esta idea y 

aterriza en la relación de la persona con su propio cuerpo: 

La ecología humana implica también algo muy hondo: la necesaria relación de la vida 

del ser humano con la ley moral escrita en su propia naturaleza, necesaria para poder crear 

un ambiente más digno… En esta línea, cabe reconocer que nuestro propio cuerpo nos sitúa 

en una relación directa con el ambiente y con los demás seres vivientes. La aceptación del 

propio cuerpo como don de Dios es necesaria para acoger y aceptar el mundo entero como 

regalo del Padre y casa común, mientras una lógica de dominio sobre el propio cuerpo se 

transforma en una lógica a veces sutil de dominio sobre la creación. Aprender a recibir el 

propio cuerpo, a cuidarlo y a respetar sus significados, es esencial para una verdadera 

ecología humana (LS 155).  

Quisimos anotar este texto, por su riqueza, para entender la interrelación con el medio 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

70 

ambiente. En primer lugar, debemos de hacer un ejercicio, por aceptar nuestro cuerpo, nuestra 

propia particularidad como don, para poder aceptar y acoger al mundo entero, representado 

por la idea de Francisco de la “casa común''. De igual manera, no es un sentimentalismo 

pasajero, sino propiciar una “cultura del encuentro” según Fares (2015), donde aceptamos 

con respeto la pluralidad, diversidad de los seres humanos y de la creación. No es 

simplemente respetar un árbol, por ejemplo, sino de que el ser humano pueda establecer 

vínculos que superen su individualismo y le permita verse como parte de un ecosistema y ver 

a otras personas como parte de su propia identidad, a la cual debe de cuidar, de pensar en sus 

debilidades y potenciar caminos de solidaridad; ver la sociedad y la naturaleza de forma 

integral, como parte de lo que somos. 

La relación despersonalizada con los otros 

 Como ya hemos mencionado antes, el Papa Francisco relaciona directamente la crisis 

ecológica con una crisis social despersonalizante que se manifiesta sobre todo en las 

relaciones entre las personas. Para él: 

“El hombre y la mujer del mundo posmoderno corren el riesgo permanente de 

volverse profundamente individualistas, y muchos problemas sociales se relacionan con el 

inmediatismo egoísta actual, con las crisis de los lazos familiares y sociales, con las 

dificultades para el reconocimiento del otro.” (LS 162) 

 Francisco denuncia y vincula la crisis ambiental con lo que en otro documento suyo, 

Amoris Laetitia (2016), llama la cultura del descarte de las personas. En la «cultura de lo 

provisorio», se traslada a las relaciones afectivas interpersonales lo que sucede con los 

objetos y el medio ambiente: todo es descartable, cada uno usa y tira, gasta y rompe, 

aprovecha y estruja mientras sirva (AL 39). Superar esta cultura conlleva el reto de 

reconocernos como personas, como hermanas y hermanos, que habitamos una casa común, 

con la que compartimos nuestra existencia. Sobre todo, con aquellas personas cuya dignidad 

ha sido excluida. (LS 139) Así, “para el ecologismo personalista la protección de la 

naturaleza resulta inseparable de la protección de los individuos peor situados de la especia 

humana” (Ballesteros, 1995, p. 42) y por esto exige que, para que el hombre se ponga en paz 

con la naturaleza, deberá primero ponerse en paz con los demás hombres. (Beuchot, 2020, 

p.79)  

Es importante recalcar que el ser humano, en la visión de Francisco, debe de cultivar 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

71 

un sentido de pertenencia con la naturaleza y con su comunidad, desde la ética del cuidado. 

El concepto del “cuidado” se coloca opuesto a la cultura del descarte que nos domina 

actualmente, donde este “descarte” no sólo es de desechos, sino sobretodo de personas, una 

relación que Francisco denuncia como violencia: “Si no hay verdades objetivas ni principios 

sólidos, fuera de la satisfacción de los propios proyectos y de las necesidades inmediatas, 

¿qué límites pueden tener la trata de seres humanos, la criminalidad organizada, el 

narcotráfico, el comercio de diamantes ensangrentados y de pieles de animales en vías de 

extinción?... Es la misma lógica del «usa y tira.»” (LS 123) Francisco propone, siguiendo a 

San Pablo VI, “la civilización del amor”, el cuidado exige que cada persona asuma acciones 

cotidianas de amor y respeto, un “cuidado generoso y lleno de ternura” (LS 220). 

Evidentemente, se alienta a que dichas motivaciones personales, contribuyan no solamente 

en la manera de relacionarnos entre las personas, sino también en cambios estructurales, 

sociales y políticos. 

 Podemos afirmar que, a partir de Laudato Si`, se nos invita a asumir nuestra 

naturaleza relacional como acto de fraternidad universal y asumir el valor de la amistad 

fraterna, como afirmaba Maritain (Burgos, 2009, p.182), ante una sociedad donde abunda el 

ensimismamiento y el egoísmo. Así, cuando nos referimos a una ecología integral, hay que 

anotar que el Papa recalca, al igual que los autores personalistas, todos los ambientes sociales 

en el que la persona está inmerso: la familia como experiencia de dignidad originaria 

(Ballesteros, 1995; Burgos, 2009), las comunidades intermedias como ámbito de la vocación 

social (Burgos, 2009) y las ciudades como redes dignificantes de comunión y pertenencia 

(LS 148); de manera que la persona en todos sus ámbitos aprenda a relacionarse de forma 

armónica con la creación y con las demás personas, buscando el sentido de lo bello en todo 

y en todos.  

 Además, Francisco nos insta a mirar el mundo desde otra óptica, que no solo se quede 

en el acto de examinarnos o evaluarnos, sino de dar pasos concretos en pro de hacer el mundo 

un lugar más habitable, sostenible y solidario. Como ya hemos dicho, el énfasis en la acción 

y transformación social, es propia del personalismo comunitario o personalismo social. Por 

ello, no sería correcto finalizar este ensayo sin retomar de forma breve algunas líneas de 

acción que nos propone el papa en su encíclica. 

 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

72 

Laudato Si´: itinerario de la persona 

En su encíclica de la casa común, Francisco vislumbra no solo la urgencia por la crisis 

climática y la crisis social que enfrentamos los seres humanos, sino que en su reflexión urge 

a pasar a la acción y a las implicaciones prácticas a las que nos enfrentamos. Para él, el 

cambio debe ser desde la persona; desde su dignidad única e irrepetible y su especial valor 

manifestado en “la capacidad de reflexión, la argumentación, la creatividad, la interpretación, 

la elaboración artística y otras capacidades inéditas [que] muestran una singularidad que 

trasciende el ámbito físico y biológico.” (LS 81) ¿Cómo se logra el cambio personal, hacia 

el cuidado de la casa común? En primera instancia, afirma el Papa, educando en “el cuidado 

basado en la compasión” (LS 210).  

“La educación será ineficaz y sus esfuerzos serán estériles si no procura también 

difundir un nuevo paradigma acerca del ser humano, la vida, la sociedad y la relación con la 

naturaleza. De otro modo, seguirá avanzando el paradigma consumista.” (LS 215)  

Consiste en educar para transformar mentalidades, actitudes, comportamientos y 

modos de vida; cambiar el paradigma hacia un sistema de relaciones y valores distintos, 

inclinados hacia el desarrollo integral de la persona; lo sostenible no como moda o tendencia, 

sino como parte de la corresponsabilidad fraterna y la solidaridad humana. Ya nos los dice 

Ballesteros (1995): “la diferencia fenomenológica del hombre respecto al resto de la creación, 

procedente de esa imago Dei, radicaría por tanto en su intencionalidad, en su capacidad de 

proyecto.”(p.35) El proyecto consiste pues, en vencer el individualismo antropocéntrico, que 

nos hace pensar en que somos una especie superior que solamente domina y “supedita la 

naturaleza a sus conveniencias e intereses.” (Beuchot, 2020, p.79) Plantear políticas 

educativas y sociales, que generen personas más conscientes y convencidas de la solidaridad 

y fraternidad entre los seres humanos; así como una relación de protección, cooperación y 

equilibrio proporcional con la naturaleza. (Beuchot, 2020, p.46)  

Queremos cerrar este ensayo, motivándonos.  La problemática ambiental nos compete 

a todas las personas, vale la pena luchar desde nuestros espacios e inquietudes, para hacer la 

diferencia, es un deber de honestidad evaluarnos y preguntarnos: ¿Qué acciones puede tomar 

yo? Francisco marca un itinerario: 

1. Conversión ecológica  

El término fue expresado por Juan Pablo II (LS 219) para generar un dinamismo de 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

73 

cambio duradero, y que incentive a la vez una conversión comunitaria. Ya que siendo 

sinceros, la crisis manifiesta que se ha desvirtuado el sentido de ser personas, esto se expresa 

en crisis éticas de la modernidad (LS 119) tratando la crisis del ser persona, la conversión 

ecológica, lograremos el ideal de la Evangelii gaudium (n. 261): los móviles interiores que 

impulsan, motivan, alientan y dan sentido a la acción personal y comunitaria”.  

El papa habla de una revolución cultural (LS 114), la educación, los valores, el 

pensamiento filosófico, deben de cambiar e inculcar nuevos paradigmas y valores socio-

ecológicos en las personas, este es un punto determinante, y un acierto, ya que no depende 

de si somos creyentes o no, es una agenda que le atañe a la humanidad. El reto de cultivar 

virtudes ecológicas, para crear una “ciudadanía ecológica”, donde la mayor parte de los 

miembros de la sociedad la haya aceptado a partir de motivaciones adecuadas, y que 

reaccione desde una transformación personal. Sólo a partir del cultivo de sólidas virtudes es 

posible la donación de sí en un compromiso ecológico. (LS 211) 

2. Realizar cambios de estilos de vidas (LS 23) 

Sobre todo en lo que se refiere a cambiar nuestra forma de consumo, puede vivirse 

con mayor austeridad, evaluar con exigencia las decisiones cotidianas, de lo que compramos, 

gastamos y utilizamos, sobre todo pensando el impacto de nuestras decisiones en el medio 

ambiente. El ritmo de consumo, de desperdicio y de alteración del medio ambiente ha 

superado las posibilidades del planeta, de tal manera que el estilo de vida actual, por ser 

insostenible, sólo puede terminar en catástrofes (LS 161).  

Para Ballesteros (1995), el consumismo tecnocrático que critica el Papa Francisco en 

su encíclica, es producto de una pérdida de la persona del “dominio de su propio dominio” y 

recuerda a Juan Pablo II quien en la Sollicitudo rei socialis, ap.28, afirma como le 

consumismo conduce a la autodestrucción social, al hacer a los hombres esclavos de su 

posesión, perdiendo así consciencia de la jerarquía entre el ser y el tener; y como resultado, 

eliminando recursos no renovables y produciendo desechos no reciclables. Por esto, 

Ballesteros propone que los principios del ecologismo personalista deben de formular un 

nuevo imperativo categórico:  

Obra de tal modo que tu nivel de consumo pueda convertirse en máxima de conducta 

universal por ser compatible con condiciones de vida dignas para la presente y futuras 

generaciones. (Ballesteros, 1995, p. 42) 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

74 

Pareciera que nuestros actos llegarán a ser gotas en medio del océano, pero el cambio 

inicia de esta manera, por ejemplo, realizando el ejercicio de medir nuestra huella de carbono. 

Para Francisco, la tecnología puede ayudarnos con esta tarea vital de generar nuevos hábitos 

(LS 209). 

3. Trabajar por grandes estrategias que detengan la degradación ambiental (LS 

231) 

Por último, Laudato Si´ lanza y empuja la historia y nos reta, no se queda en palabras 

reflexivas, nos solicita transformar las políticas ecológicas de nuestra sociedad, a nivel de 

sistema. Por esto, y desde los principios personalistas, la conversión ecológica personal 

naturalmente debe llevar a relacionarse con los otros e involucrarse con las problemáticas de 

la comunidad. No queda solamente en una praxis solitaria e individual, sino que la praxis 

personalista y la vocación social llevan a la persona a trabajar y accionar en conjunto con 

otros, a relaciones interpersonales y comunitarias. Así la acción deviene transformación 

social, manifestándose en cambios estructurales, no solamente con cambios en hábitos 

comunitarios, sino a nivel sistemático, trabajar “en grandes estrategias que detengan 

eficazmente la degradación ambiental.” (LS 231) 

El diálogo interdisciplinario será el primer paso, de manera que cada persona aporte 

desde su propia experticia las problemáticas medioambientales y exijan a los gobernantes 

medidas reales, no paliativas, en favor de la casa común. Es lo más importante a corto plazo, 

por eso mismo el empoderamiento y participación política de cada persona es fundamental. 

“Obligar a los gobiernos a desarrollar normativas, procedimientos y controles más rigurosos” 

(LS 179). Es un deber ciudadano y ético, que cada persona se convierta en un centinela de la 

casa común, es un imperativo moral, no es un mero activismo, va más allá, es una tarea de 

vida, de amor y empatía.  

La participación política es fundamental, implicarnos, “la presión de la población y 

de las instituciones siempre habrá resistencia a intervenir, más aún cuando haya urgencias 

que resolver” (LS 181). De manera que exijamos a nuestros gobiernos un alto al uso excesivo 

de los recursos, en pro del crecimiento económico. En este aspecto, el personalismo social 

aboga por la reivindicación de las comunidades intermedias en el buen funcionamiento de 

una estructura estatal. (Burgos, 2009) Para los autores personalistas, el asociacionismo 

intermedio constituye un nivel más accesible y de una importancia decisiva de “dar alma al 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

75 

Estado y orientar sus decisiones de modo que beneficien y fomenten los valores que 

realmente interesan a las personas.” (Burgos, 2009, p.186) Inclusive, al final de su ensayo 

sobre personalismo social, Burgos llega a afirmar que el principio de solidaridad impone una 

obligación moral de participar, en la medida de lo posible, de las organizaciones, 

asociaciones y comunidades intermedias. 

Con este itinerario de acciones, Francisco propone toda una dinámica de vida, ante 

un desafío que nos parece inmenso, redoblar en lo posible actitudes, proyectos y acciones en 

favor de la casa común es la tarea. Salir de nuestras comodidades y dar ejemplo de 

consciencia. Un salto de fe, consideramos que será lo más determinante, creer en el potencial 

del ser humano y ver la historia con optimismo y esperanza. El Papa anota una idea 

alentadora, que nos puede motivar para seguir desde nuestras trincheras cotidianas 

salvaguardando el medio ambiente: “¡Es tanto lo que sí se puede hacer!” (LS 180). 

 

Conclusiones 

Sin duda alguna, el presente ensayo es tan solo un esbozo de lo que el ecologismo 

integral de Francisco y el ecologismo de la filosofía personalista tienen en común. Por 

ejemplo, faltaría desarrollar el concepto de belleza, que los personalistas afirman como vital 

para entender la inclinación estética de la persona y que Francisco reconoce como camino 

para una verdadera conversión ecológica. (LS 11) Sin embargo, en el presente ensayo hemos 

podido reconocer en la encíclica Laudato Si´, los valores centrales del personalismo 

mencionados por Norgaard (2014).  

Reconocemos la dignidad de la persona como un valor central tanto para Francisco 

como para los autores personalistas, verdadera base antropológica de la responsabilidad que 

tiene el ser humano frente al medio ambiente y los demás seres vivos. De igual forma, se 

reconoce la naturaleza relacional de la persona como un lente que nos ayuda a entender la 

crisis ecológica y la sociedad despersonalizada como productos de la pérdida de una 

adecuada relacionalidad. Por último, entendemos el compromiso como consecuencia de los 

valores anteriores. La reflexión antropológica de la persona, tanto para Francisco como para 

los autores personalistas, desemboca en la obligación moral de actuar de forma concreta y de 

involucrarse en las acciones y transformaciones sociales necesarias para afrontar la crisis 

climática y sanar la relación de la persona con el medio ambiente. 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

76 

Dado que este último valor es pilar fundamental del personalismo social. 

Consideramos que la filosofía personalista puede aportar gran valor a las propuestas e 

iniciativas que surjan basadas en la encíclica Laudato Si´. Durante el VII Simposio anual de 

la Fundación Vaticana Joseph Ratzinger, la Universidad Católica de Costa Rica, siendo su 

sede en el 2017, inauguró el Observatorio Laudato Si´; el cual realiza una gran labor 

fomentando y socializando la investigación del Índice de Ecología Integral Humanista 

(IEIH). Por esta razón, y dado que la Universidad Católica de Costa Rica se prepara ahora 

para ser sede del VI Congreso Iberoamericano de Personalismo en el 2024; los autores del 

presente ensayo y la Cátedra de Personalismo Emmanuel Mournier, nos ponemos a la 

disposición de, no solamente continuar reflexionando y discutiendo este tema tan importante, 

sino sobre todo de comenzar a pensar la manera en que la filosofía personalista y el 

ecologismo personalista puedan aportar a las acciones concretas y a las transformaciones 

sociales que puedan surgir del IEIH y de otras iniciativas que surjan de la ecología integral 

humanista de la Laudato Si´. De igual forma, confiamos que el presente ensayo pueda animar 

a los simpatizantes, académicos y demás actores sociales que se vinculan con el 

personalismo, a comenzar una robusta reflexión y discusión en torno a todo lo que esta 

moderna y original propuesta filosófica pueda aportar a la problemática tan actual y tan 

urgente como lo es el cambio climático; y con más razón, teniendo en cuenta que el siguiente 

congreso de la Asociación Iberoamericana de Personalismo girará, sobre todo, en torno a esta 

temática. Aún queda mucho por reflexionar, por discutir y por hacer; y esperamos que este 

ensayo pueda, de alguna forma, propiciar una “nueva ola” de pensamiento personalista 

ecológico en Iberoamérica.  

 

Referencias 

Ballesteros, J. (1995). Ecologismo Personalista. Madrid: Editorial Tecnos. 

Benedicto XVI. Discurso al Parlamento Federal en Berlín. 22 de septiembre  2011. 

Beuchot, M. (2020). Microcosmos: la relación del hombre con la naturaleza. En M. 

Beuchot, & Á. del Moral, Reflexiones sobre bioética y ecología: Una visión 

hermenéutica (págs. 73-84). Aguascalientes: Universidad Autónoma de 

Aguascalientes. 



REV. HUMANITAS, 2022, 19 (19): pp. 61-77, ISSN 2215-6844  

 

77 

Beuchot, M. (2020). Una bioética en la línea de la filosofía personalista. En M. Beuchot, Á. 

del Moral, Reflexiones sobre bioética y ecología: Una visión hermenéutica (págs. 

45-56). Aguascalientes: Universidad Autónoma de Aguascalientes. 

Burgos, J. M. (2009). Reconstruir la persona: ensayos personalistas. Madrid: Ediciones 

Palabra. 

Burgos, J. M. (2012). Introducción al personalismo. Madrid: Ediciones Palabra. 

Burgos, J. M. (2013). Antropología: una guía para la existencia. Madrid: Ediciones 

Palabra. 

Fares, D. (2015) Papa Francisco. La cultura del encuentro, Buenos Aires: Edhasa.  

Francisco. (2013) Exhortación apostólica. Evangelii gaudium, 24 noviembre 2013. 

Francisco. (2015) Carta encíclica. Laudato Si´. 24 de mayo 2015. 

Francisco. (2016) Exhortación apostólica. Amoris Laetitia, 19 marzo 2016. 

Gómez, I. (2014) Educar la Inteligencia Espiritual. Recursos para la clase de religión, 

Madrid: Ediciones Khaf. 

Norgaard, J. (2014). The Common Good: an introduction to personalism. Denmark: Boedal 

Publishing. 

 
 
 
 


